
 

 
 
 

Revista Internacional de Psicoanalisis de Pareja y Familia 
 

N° 5 - 2009/1 – Adopciónes y  filiaciónes 
 
 
 

LO PARADIGMÁTICO EN ADOPCIÓN 

IVONNE ROZENBERG∗ 

 

 

 

 

“Si los procesos psíquicos de una generación no se 
transmitieran a otro, no se continuaran a otra, cada 
uno estaría obligado a recomenzar su aprendizaje en 
la vida, lo que excluiría todo progreso y todo desarro- 

llo. La transmisión, dato ineludible de la vida 
psíquica, dejará su marca en el sujeto a través de 

complejas operaciones de reinscripción”. 
 

Sigmund Freud. Tótem y Tabú  

                                                                                                     

Intentaré hacer un recorrido respecto de la temporalidad de los 
acontecimientos que caracterizan nuestra temática, adopción y 
fecundación asistida y la causalidad psíquica que lleva a un ser 
humano a incluir un tercero, que permitirá la construcción de la 
paternidad y el devenir hijo. Cronológicamente se han dado 
diferentes avatares respecto de la resolución de la dificultad de la 
reproducción biológica, pero un aspecto que nos concierne como 
analistas, ha sido la permanencia del “deseo de hijo” a través de los 
tiempos. El ser humano siente la necesidad de trascender en la vida 
                                                 

∗

 Lic. Ivonne Rozenberg. Psicóloga Clínica.  
Socia Activa y Graduada en la “Asociación Escuela Argentina de Psicoterapia para 
Graduados”, cursos del Plan Regular de estudios. Psicóloga Mediadora. Ministerio 
de Justicia de la Nación Argentina. Noviembre de 1999. Socia Fundadora de la 
Revista Claves en Psicoanálisis y Medicina hacia la Interdisciplina. Coordinadora 
Científica del Área de Fecundación Asistida y Adopción de la Asociación Escuela 
Argentina de Psicoterapia para Graduados. Coordinadora de los Grupos de Terapia 
de la Tarea (Grupos de inspiración Balint). 
 
E-mail: ivonne@lic-rozenberg.com.ar 
Adresse Postale (Dirección Postal): Amenabar 3386 8° Piso Dto.: “A” 
Código Postal (1429) Buenos Aires. República Argentina.  
 



 

como un modo de postergar su finitud. Se logra de diferentes 
maneras: con  la obra personal o continuándose a través de la 
progenie.  
Recorrer los caminos de la investigación para entender los factores 
psicológicos que intervienen en el proceso de adopción, en la 
elaboración del duelo por la esterilidad y nuestra tarea clínica; 
posibilitó comprender, que la adopción se constituye en un proyecto 
de vida no sólo familiar sino también personal.  
Abordaré la hipótesis de que tanto los hijos biológicos como los 
adoptivos tendrán un derrotero en la vida, resultado del interjuego 
de múltiples elementos, conscientes e inconscientes, no siendo la 
adopción la que engendre per se patología. 
Es por su historia, los lugares que ocupan en las triangularidades, 
padre, madre hijo y la articulación de identificaciones, lo que hace 
que puedan enfermar igual que los hijos biológicos. Un hijo 
adoptado se configura como un caso particular y singular como todo 
hijo.  
Un hijo se constituirá como tal, de acuerdo a lo que transcurra entre 
los padres y ese hijo, más allá que haya sido o no engendrado por 
éstos. Es decir que dependerá no solamente del interjuego del hijo 
con los padres y de ellos con el hijo, sino de todas las historias 
familiares en juego, del entramado presente en la vida de la pareja 
para otorgarle a un hijo adoptado o biológico, un determinado 
lugar. 
Se constituirá una trama en la que se anida el hijo adoptivo. 
Considero parte de la misma y por lo tanto incidiendo en la 
situación, el ideal social, que otorga sobrevaloración a la 
paternidad biológica y una serie de mitos respecto de los hijos 
adoptivos como: dificultades de aprendizaje, excesiva agresividad, 
hijo difícil, abandonado, con situaciones traumáticas.  
Estos mitos, conjunto de creencias que actúan como organizadores 
sociales, son constitutivos de la subjetividad de las personas 
singulares. Son mitos que atraviesan y se entrecruzan con la novela 
familiar del hijo adoptado, dando cuenta del ideal social en la 
subjetividad. 
Lo particular: las articulaciones que establecen los padres con sus 
hijos, repitiendo sus historias edípicas, y lo social con sus mitos 
estructuran una red que da sentido al lugar de ese hijo adoptado.  
Hay así una significación propia que la esterilidad biológica produce 
en el deseo de los padres y también el significado propio de la 
procreación. 
Los padres adoptantes que se posicionan en el lugar de no poder 
en oposición a los que sí pueden, como situaciones diferentes y 
contradictorias, producen una división tajante entre unos y otros. 



 

El reconocimiento de lo arcaico que esta situación evoca, permite la 
posibilidad de la discriminación comenzando así, el camino a veces, 
largo y difícil, de la búsqueda del tercero. 
Para realizar la adopción, partimos de una especial situación que 
atraviesa una pareja que no ha podido engendrar biológicamente un 
hijo. 
La herencia es uno de los aspectos preponderantes en adopción, 
considerando como fundamentales: no sólo el equipo genético  que 
tiene el hijo adoptado sino también las vivencias de los padres al 
respecto. 
La preocupación que muchos padres tienen por lo hereditario, 
muestra el atravesamiento del mito social y las historias 
personales. (Ver el cuadro de “La red vincular en Adopción”). 
En las experiencias que compartirán con su hijo adoptado se 
otorgarán como distintos, dada la originalidad de su propia historia. 
Es lo que incidirá y caracterizará lo vincular y no la adopción en sí 
misma.  
Algunos padres que tienen lo biológico como ideal, generan 
situaciones de vivir a su hijo como extraño negando la historia 
anterior que subyace. 
Otros temen a la herencia patológica, no sólo respecto de lo 
somático sino de las perturbaciones psíquicas. 
Otros, que se convierta en intruso e impida las posibilidades de ser 
aceptado por el resto de la familia, tíos o abuelos. 
La consideración de lo genético, color de ojos, cabello, piel, como  
baluarte, fuerza a los padres adoptantes a desplegar una modalidad 
de función paterna,  estructurando un proceso de discontinuidad 
entre lo biológico y la adopción. 
Ser hijo adoptado y/o biológico, abre un gran tema: ¿Qué es ser 
padres? ¿Se es por la función y se construye a lo largo de la vida, 
desde que se nace?, ¿o se es padre por el solo hecho de un acto de 
procreación? 
Freud le da mucho peso teórico y clínico a las series 
complementarias porque no hay un solo elemento definitivo y 
definitorio, sino que es el interjuego entre todos los elementos. 
El término “serie complementaria” fue utilizado por Freud para 
explicar la etiología de la neurosis y superar la alternativa que 
obligaría a elegir entre factores exógenos y endógenos: en realidad 
estos factores son complementarios, y uno de ellos es tanto más 
débil cuanto más fuerte es el otro, de tal forma que el conjunto de 
los casos se puede ordenar en una escala en la que los dos tipos de 
factores varían en sentido inverso.  
Se consideran series complementarias: 1) la herencia, 2) las 
experiencias infantiles y  3) el trauma actual. (1) (Laplanche y 



 

Pontalis; 1971) 
Justificar la diferencia y un determinado modo de ser de un hijo 
adoptado por la incidencia de algún aspecto hereditario, mítico, o 
primitivo del hijo, puede ser el intento de los padres adoptivos de 
quedar exentos de la responsabilidad de la caracterización de ese 
hijo como resultado del interjuego vincular. 
Entonces, describir al hijo adoptado como paradigma, como un 
modelo, tipo o patrón al que responderá en todos los casos, 
inmoviliza, empobrece y obvia el despliegue inmanente y la 
creatividad del interjuego de todos los elementos que dan sentido y 
significado a cada vida.     
 
Red Vincular en Adopción 

 

 

Con respecto a la dificultad en la procreación, los padres 



 

adoptantes, deben llenar de alguna manera la privación de lo 
hereditario a través de fantasías que intentan satisfacer aquello que 
les faltó: la posibilidad de procrear. 
Freud dice: “allí donde las vivencias no se adaptan al esquema 
hereditario se inicia la elaboración de éstas por la fantasía…” (2) 
(Freud, S. 1918) 
Tal es el caso de Ana, una paciente que adopta una niña y que con 
su marido decide llamar Mariana. La similcadencia de los nombres,  
denotó a posteriori una de las tantas maneras de registrar la 
indiferenciación  madre-hija. Esta indiscriminación es una defensa 
para calmar el dolor que produce la esterilidad y evitar reconocer 
que un útero que no era el suyo había guardado dentro de sí a su 
bebé. Una de las dificultades serias por las que atravesaba Ana era 
la ambivalencia respecto de su hija, cuyo polo de la agresión era 
puesto en la generación de posibles enfermedades que su hija 
pudiera tener.  
Ana adscribe a Mariana una serie de características que no son 
hereditarias, pero intenta que aparezcan como tal, para otorgarle la 
condición de hija biológica y negar la de hija adoptiva. Dichas 
características se refieren a la locura, a una malformación congénita 
del aparato urinario y a la introducción del pulgar en la boca.  
La locura era la vivencia de ella acerca de sus padres, por lo tanto 
temía que se transmitiera a su hija.  
A partir de una infección urinaria de Mariana, comienza con temores 
que su hija tuviera una malformación renal como ella. Fue tratada  
con éxito, y desaparecieron los temores de Ana, acerca de que su 
malformación se transmitiera a su hija.  
La paciente estaba preocupada porque ella se había succionado el 
dedo hasta la pubertad. Consulta con el pediatra quien le informa 
que “los bebés que se han succionado el pulgar en el útero de su 
madre, difícilmente dejen de hacerlo después del nacimiento”. Esta 
versión, que al principio le provocó sorpresa, luego se convierte en 
una “inducción”.  
La terapeuta permitió la presencia de Mariana en las sesiones hasta 
que tuvo varios meses. La bebita no se introducía los dedos en la 
boca en ningún momento, ante lo cual la madre le decía: “no me 
hagas quedar mal con mi analista”. Ana insistía narcisísticamente en 
la succión del pulgar por la beba como un mito hereditario, 
irreductible, y no modificable a través de la serie complementaria 
“experiencias infantiles”.  
Esta situación terapéutica permitió que se interpretara su vínculo 
con Mariana, estando ambas presentes en el consultorio.  
La inclusión de la niña adoptada en la sesión permitió observar que 
el juego que hacía con sus manos, movimiento que su mamá 



 

interpretaba como locura,  tendía más bien a un reconocimiento de 
su esquema corporal. En las sesiones comenzó la  posibilidad de la 
discriminación madre-hija, lo que llevó a que Ana llegara a tolerar la 
herida narcisista que tenía por no haber podido engendrar 
biológicamente.   
La paciente sobreprotegía la salud física de su hija adoptada, 
creyendo que podía tener las mismas enfermedades que ella había 
tenido en su infancia. Este mito hereditario es no sólo para no sentir 
el dolor que le provoca su esterilidad, sino el no poder “adoptar”, 
reconocer a su hija, como no fue ella ni reconocida ni adoptada por 
sus propios padres, aun siendo hija biológica.  
Fue una innovación convocar a la mamá con la bebé, sin embargo 
más adelante se incluyó al papá como modo de abordaje 
terapéutico de la estructura familiar.   
Siguiendo con la idea del  hijo adoptado, incluyo el mito de Edipo, 
cuyos padres biológicos son Layo y Yocasta. El oráculo de Delfos, 
les había vaticinado lo que iba a suceder y dándole importancia a la 
fuerza del destino, mandan a matar a su hijo. Layo no sabía que su  
hijo lo mataría, su madre no sabía que consumaría el incesto con su 
hijo, Edipo tampoco conocía a sus padres de origen. Huye de sus 
padres adoptivos, los reyes de Corinto, Pólibo y Mérope, por creer 
que eran los padres biológicos.  
Allí comienza un arduo camino que es expresado por Edipo en la 
tragedia de Sófocles: “Al fin, ansioso de apurar mi origen, y a tal 
duda mil males prefiriendo, me ausenté de Corinto… “¿Quién soy? 
¿Quién me dio el ser? ¿Dónde he nacido? Todos me engañan”. (3) 
(Sófocles, 440 y 425 A. C.)  
Encontramos en el mito de Edipo la posibilidad de pensar el après 
coup, siguiendo el camino planteado por Freud al descifrar la 
tragedia griega, para servirse de ella en pos del análisis. 
“Todos me engañan” dice Edipo, prefiere mil males a la duda sobre 
su origen, pero, aún cuando sale de Corinto no sabe siquiera de qué 
se tratan esos males.  
Encontramos en esa búsqueda (léase huída) un fenómeno de 
anticipación ¿quién lo engaña? si luego, enfrentado a la verdad 
histórica hiere sus ojos para ver por los ojos del conocimiento. 
¿Cuál es la interpretación que hacemos de ese conocimiento? Si la 
hay, y aunque haya más de una interpretación posible por aquello 
de la multideterminación, es gracias a una lectura après coup. 
Sabemos que se trata de Edipo Rey de Sófocles, es decir de una 
representación. Freud toma esa representación para hablarnos del 
Complejo de Edipo, para intentar mostrarnos una vez más, que el 
inconsciente se halla habitado de símbolos que debemos seguir, 
elaborar, construir, reconstruir en cadena:  



 

¿Quién soy? ¿Quién me dio el ser? ¿Dónde he nacido? Son 
preguntas ontológicas que trascienden la situación de adopción y 
que no tienen tiempo, que oscilan en el vaivén anticipación-
retroacción pero es en la retroacción cuando nos acercamos al 
conocimiento, ese del que suponemos nos habla Sófocles al final de 
su obra.  
 
La información acerca de la adopción como proceso y la 
continuidad del mismo en el tiempo, permiten la integración de lo 
peculiar de la situación de adopción y lo particular de la historia 
vital.  
Anteriormente la adopción era un secreto, luego se comprendió que 
era mejor brindarle la información al niño, esto fue realizado de 
distintos modos: algunos profesionales consideran la realización de 
un relato prefijado; aún se sigue utilizando.  
Trabajo la  información a modo de proceso que atraviesa el vínculo 
padres-hijo facilita  el abrochamiento de la historia anterior con la 
actual. Se otorgará así, la posibilidad al niño para que pueda 
preguntar libremente.  
El recorrido por distintos abordajes y lecturas,  permitió centralizar 
la investigación sobre adopción en el “narcisismo” y la problemática 
“edípica”, pasando por las distintas vueltas de la espiral dialéctica 
del conocimiento.  
El reconocimiento que la esterilidad o infertilidad produce, conlleva 
a lo arcaico que esta situación evoca, para permitir la posibilidad de 
la discriminación, comenzando el camino largo y difícil de la 
búsqueda del tercero.  
Los protagonistas están expuestos a ocupar lugares, de acuerdo a 
su historia edípica y los que dentro de esa constelación familiar 
ocuparon fija o alternativamente.  
Ser madre o ser padre tiene una trama particular, donde entran en 
juego las identificaciones que han construido cada uno de ellos con 
sus progenitores.  
Recordemos que en la función parental, se pone en juego el vínculo 
que cada uno de los padres ha tenido como hijo con sus propios 
padres. 
Ambos padres al elaborar su situación edípica y su propia 
sexualidad infantil, vivirán de una determinada manera la 
esterilidad-infertilidad biológica y en consecuencia, podrán entablar 
un vínculo sobre la base de la verdad con el hijo. 
La significación peculiar que la esterilidad-infertilidad produce en el 
deseo de los padres, le dará al hijo adoptivo un lugar determinado.  
Al comienzo dirigimos nuestra óptica a los niños adoptados poco 
después del nacimiento, es decir a lo que llamamos adopciones 



 

tempranas. Posteriormente  abordamos las adopciones tardías que 
incluían otras vicisitudes: ya habría dos o más separaciones del niño 
a la ocurrida con la mujer gestante.  
Se otorgaba y se otorga sobrevaloración a la parentalidad biológica, 
provocando una tendencia forzada a mantener al hijo con la madre 
biológica. Aspirábamos a que la sobreestimación de la parentalidad 
biológica pudiera ceder su lugar a la parentalidad, 
independientemente que sea de un hijo biológico o adoptivo. Se 
sentían atacadas en su narcisismo, aquellas parejas que no podían 
procrear biológicamente.  
El interés del ser humano en la búsqueda del hijo, mitiga sus 
vivencias de finitud. Dice Silvia Bleichmar en “Amor más allá de la 
biología” Clarín, 6 de enero de 1998: “porque el deseo de hijo no 
tiene fin práctico ni otra función más allá que aquélla de evitar que 
los seres humanos mueran de amor propio, intoxicados por su 
propia libido tornada sobre sí mismos. Da consuelo a la angustia de 
desaparición garantizando el recuerdo después de la muerte, la 
continuidad más allá de la biología”. 
Los avatares de las modificaciones de la ley N° 24.779 incidían en la 
clínica. Las modificaciones más importantes fueron:  

1) Disminución del tiempo de guarda de 12 a 6 meses. 
2) Eliminación de la adopción por escritura pública ante 

escribano. 
3) Obligación de citar a los padres biológicos antes de otorgar la 

guarda.  
4) Residencia permanente de las personas previas al período de 

guarda (5 años) 
5) Compromiso de los padres adoptivos de transmitirle a su hijo 

su condición de adoptado. 
6) Derecho del hijo adoptivo a conocer el expediente judicial, a 

partir de los 18 años. 
7) Creación del Registro Único de Aspirantes a Guarda con vistas 

a Adopción. (R.U.A.G.A.).  
Por esto es esencial la concepción interdisciplinaria en el 
tratamiento de los pacientes con escollos en la reproducción, ya que 
intervienen diferentes profesionales, lic. en Servicio Social, médicos 
de distintas especialidades, abogados, psicólogos, psicopedagogos 
etc.  
El concepto de la procreación: consiste en entender la posibilidad de 
gestar un hijo no sólo biológicamente, sino otorgarle un lugar 
simbólico en  la familia a este nuevo ser  
que podrá ser biológico, adoptado, o haber nacido por técnicas de 
fecundación asistida 
o con biología ajena a la pareja. 



 

El analista (y los demás profesionales) deberán tener clara la 
concepción de la interdisciplina: que se esfuerza por respetar la 
autonomía de las disciplinas buscando un plus al nivel de métodos 
de explicación.  
“En estas condiciones, los argumentos a favor de la interdisciplina 
parecen simples y definitivos: profundización  del saber por el 
rebasamiento de su subdivisión en disciplinas compartimentadas, 
economía por la multiplicación de competencias, capacidad de 
resolución de problemas difíciles”. (4) (Kalinsky, Arrué; 1996) 
La INTERDISCIPLINA  es como una orquesta: se exige que se 
respete la especificidad de cada instrumento, si bien la partitura es 
común.  
 
¿Qué es una disciplina? 
Es un campo del conocimiento que se establece alrededor de un 
recorte muy específico de un objeto del conocimiento que lo 
transforma en “SU” objeto del conocimiento y que está autorizado. 
Un campo disciplinar es un cuerpo de conocimiento hipotético. 
Cada disciplina está legitimada para estudiar, analizar y crear 
conocimiento alrededor de cierto recorte de la naturaleza. Entonces, 
la medicina va a trabajar sobre la enfermedad orgánica; la 
psicología sobre la salud mental, la antropología sobre lo cultural, 
etc. Pero esto no se puede sostener ya que se organiza un “sistema 
complejo”, que es la interdisciplina. 
Las disciplinas permanecen en la interdisciplina tienen que discutir 
primero las áreas de competencia: para qué sirve, para qué se usa 
y cuáles son los criterios bajo los cuales uno aplica con autoridad 
sus propios conocimientos. 
La reafirmación de las fronteras entre las disciplinas, no quiere decir 
que sean inmóviles ni estáticas, ni que en el proceso de 
recuperación del paciente no haya formas de negociar. 
En el camino de la Interdisciplina se tiene en cuenta la transferencia 
de determinados conceptos a otras disciplinas y cómo son usados 
esos conceptos. Hay 2 pasos diferentes: 1) Registrar el recorrido del 
significado en otras disciplinas, 2) Después ver comparativamente 
en qué han cambiado los significados es decir la RECREACIÓN de 
acuerdo a la utilidad que les otorgan para la comprensión de 
determinada situación. Son dos formas de hacer interdisciplina. Se 
daría el trasvasamiento de las disciplinas. 
La interconsulta es “temporaria y transitoria”, no implica un trabajo 
de equipo permanente. 
El trabajo interdisciplinario es sistemático. Hay una decisión final de 
todo el equipo, democrática.  
La posibilidad de la interdisciplina es “desconstruir” los conceptos. 



 

Retroceder en las formas en que se han construido y reconstruirlos, 
replantearlos, o dejarlos como estaban. Es una tarea de 
descentramiento. 
En Adopción es importante el trabajo interdisciplinario para 
favorecer la integración de todos los profesionales constituyéndose 
en un modelo integrador para los consultantes. 
Desde que el hombre es hombre, centró su objetivo en vencer 
aquellos obstáculos que dificultan “su mejor vivir”. Un modo de 
salvar el obstáculo en la reproducción fue la adopción, que se 
constituyó en paradigmática. Hoy con la evolución de la ciencia se 
apela a la reproducción asistida como nuevo paradigma. Freud 
escribió en “El malestar en la cultura”, en 1930: “Con ayuda de 
todas sus herramientas, el hombre perfecciona sus órganos – 
motrices y sensoriales – o remueve los límites de su operación”. El 
hombre se ha convertido en una suerte de ser omnisciente y 
omnipotente, cuando apela a soluciones auxiliares; pero éstas no se 
integran siempre en él. 
Probablemente no sea posible dar todas las respuestas al hombre, 
ni aconsejable 
para favorecer su bienestar, lo que podemos considerar es que nada 
queda fijado de la misma manera a través de las épocas, nada se 
repite de manera idéntica. Actualmente no se puede negar que las 
investigaciones técnicas producen una presión social que atraviesa a 
los sujetos y los conforma incidiendo a su vez en la modificación de 
la cultura.  
La ciencia asiste a las personas con dificultades en la procreación, 
replicando una práctica veterinaria, que es la inseminación artificial. 
En la década del 70, 80, aparece la fertilidad asistida y con estas 
prácticas, la posibilidad de engendrar prescindiendo de las 
relaciones sexuales.  
Hubo muchos adelantos de lo que fue la técnica en sí misma. Se 
crearon una cantidad de embriones que no se podían utilizar por lo 
que apareció el congelamiento embrionario. Junto con esto se 
incluyeron gametas ajenas a la pareja.  
Todos estos avances científicos permitieron que una mujer sin 
pareja pudiera tener un hijo, una pareja homosexual masculina 
pueda alquilar el vientre de una mujer. 
En este devenir se lograban embarazos múltiples que al no llegar a 
término se consideraban fracasos, entonces se comenzó a practicar 
la reducción embrionaria intrauterina.  
Se crearon bancos de espermatozoides, bancos de óvulos, donación 
de embriones, situaciones impensadas hace un tiempo.  
En la actualidad en la Argentina no existe una ley que regule la 
fertilización asistida con lo que cada instituto, impone sus propias 



 

normas éticas. 
Si definiéramos a la ética con sólo dos palabras, diríamos que “ética 
es el otro”. Lo que yo hago con el otro, esa es mi ética. Al decir del 
Dr. Francisco Maglio. (5)  
Desplegamos nuestra tarea como analistas entendiendo qué es ser 
hombre, qué es ser mujer, cómo estructuraron el vínculo que da 
lugar a la posibilidad del ingreso del hijo. La responsabilidad del 
vínculo parental modifica para siempre sus vidas, y la del hijo por 
advenir sujeto.  
 
Las Técnicas de Reproducción Asistida  impactaron en nuestro modo 
habitual de pensar la clínica, pues nos encontramos con métodos, a 
veces encarnizados, más bien dirigidos a satisfacer el narcisismo de 
los profesionales que provocan una ruptura en nuestro habitual 
modo de pensar la clínica.  
Todos estos avances científicos producen efectos disruptivos no sólo 
a las personas que deciden por las diferentes técnicas sino también 
a los analistas. La  incidencia en cuestión también se ve teñida 
afectivamente, por la significación y la simbolización que la 
esterilidad ha producido previamente. 
Y…..continúan una serie de situaciones que nos han llevado a los 
analistas a ir sorprendiéndonos con nuevos modos de tarea y 
concepciones.  
El accionar ético está presente permanentemente en nuestra tarea. 
Lo importante es cuando cede sus principios absolutos y permite la 
reconstrucción de la historia del paciente en un clima de respeto por 
las decisiones del otro y la opción de libertad que le pertenece. 
La clínica nos ha llevado a tener que descubrir modos de tarea 
diferentes de acuerdo a los avatares que se nos presentan.  
 
 
 
 

Bibliografìa 
 

Bleichmar S. (1993), Lo arcaico, lo originario en situaciones de 
adopción. “La fundación del  Inconsciente”. Editorial Amorrortu, 
Bs. As. 

Freud S. (1937), “Análisis terminable e interminable”, Obras 
Completas, Tomo III, Pág. 572, Editorial Biblioteca Nueva, Madrid, 
1968. 

Freud S. (1909), “Historia de una neurosis infantil”. Obras 
Completas, Biblioteca Nueva, Madrid. 

Kalinsky B., Arrué W. (1996), Claves Antropológicas de la Salud. 
Miño y Dávila Editores, junio 1996. 
Laplanche, Pontalis (1971), Diccionario, Editorial Labor, Barcelona. 



 

Maglio F. (2001), Revista de La Nación, 8-4-2001.  
Sófocles, Edipo Rey, Ediciones Nautilus, Buenos Aires. 
 


