
 

 
100 

 
 
 

Revue internationale de psychanalyse du couple et de la famille 

 

N° 2008/1 - La violence dans la famille et dans la société  

 

 

FREUD ET LA VIOLENCE 

DAVID BENHAÏM* 

  

  

L’œuvre freudienne est traversée par une analyse dense, riche, 
rigoureuse et profonde de la Kultur qui permet de cerner le 
phénomène de la violence dans son essence. Nul besoin de faire appel 
à des philosophes ni à des sociologues pour analyser le rapport entre 
violence et société ou pour établir un diagnostic sur l’état de 
civilisation qui est le nôtre. De Totem et tabou à L’Homme Moïse et la 
religion monothéiste en passant par Actuelles sur la guerre et la mort, 
Psychologie des masses et analyse du moi, Malaise dans la culture, 
Pourquoi la guerre ?, Freud ne cesse de revenir sur la question de la 
violence de l’homme dans sa dimension non seulement social, mais 
culturel et anthropologique. 

Le mot violence ne fait pas partie du lexique psychanalytique. C’est un 
terme du langage courant sémantiquement chargé : il a des 
connotations d’agression, d’usage abusif de la force, de viol. Dans le 
langage ordinaire, la violence est la force brutale dont on fait usage 
pour soumettre quelqu’un.  Est violente toute action que l’on exerce 
sur quelqu’un contre sa volonté pour le soumettre ou le dominer. Dans 
sa réponse à Einstein, en 1933, qui présentait le rapport indissociable 
 entre droit et puissance comme un fait avec lequel on doit 
nécessairement compter, Freud va jusqu’à choisir d’utiliser le terme de 
violence de préférence à celui de puissance : «Puis-je remplacer le mot 
«puissance», rétorque-t-il à son interlocuteur, par le mot plus cru et 



 

 
101 

plus dur de «violence» ?» (Pourquoi la guerre ?, p.70, ce sont mes 
italiques). 
 
Freud a toujours affirmé l’idée d’un antagonisme entre la Kultur et la 
vie pulsionnelle; dans ses préoccupations intellectuelles, cela remonte 
aussi loin que les Lettres à Fliess. Dans un manuscrit du 31 mai 1897, 
il lui écrivait que l’inceste est un fait antisocial auquel, pour exister, la 
civilisation a dû peu à peu renoncer. Il a toujours soutenu sans se 
dédire que la névrose est un symptôme de la Kultur. Dans son article, 
La morale sexuelle civilisée, il écrit : Je dois, au contraire, attirer 
l’attention sur le fait que la névrose, où qu’elle porte et quel que soit 
celui chez qui on la rencontre sait faire échouer le dessein civilisateur 
(p.45). Si nous jetons un regard sur ses derniers écrits, nous pouvons 
constater qu’une œuvre comme Malaise dans la culture repose sur 
l’idée que le destin de l’individu et celui de la communauté sont 
indissociables, l’un se jouant à travers l’autre. Les écrits sur la guerre 
ne feront qu’illustrer cette idée. 
En 1915, dans ses Actuelles sur la guerre et la mort, Freud évoquait 
l’effondrement d’une illusion causé par la guerre. L’illusion qui 
s’effondre est bien celle de la croyance en l’idée de progrès dans les 
mœurs, la civilité, l’éthique, en somme dans le rapport entre les 
hommes. 

Il interroge les idéaux de la culture du point de vue de l’économie 
psychique; il parlera plus tard de malaise réagissant ainsi devant le 
constat de l’effondrement des idéaux de l’homme occidental et du tissu 
communautaire européen […] La désillusion est infligée par la culture, 
comme le souligne Laurence Kahn (Faire parler le destin, p.191). Ce 
malaise ne s’apaisera pas, mais ira en grandissant jusqu’à accomplir 
une régression vers une barbarie presque préhistorique (L’Homme 
Moïse et la religion monothéiste, p.132).  

En 1921, dans Psychologie des foules et analyse du moi, ouvrage 
précurseur à la fois de l’investigation d’une groupalité psychique 
interne et de ce qui deviendra l’approche psychanalytique de groupe, 
Freud affirme que le social ne se dissocie pas de l’individuel pour 
constituer une strate à part du psychisme. Il est constitutif du 
psychisme. L’opposition entre la psychologie individuelle et la 
psychologie sociale est mise en question: dans la vie psychique de 
l’individu pris isolément, écrit-il, l’Autre intervient très régulièrement 
en tant que modèle, objet, soutien et adversaire, et de ce fait la 
psychologie individuelle est aussi d’emblée et simultanément une 



 

 
102 

psychologie sociale, en ce sens élargi, mais parfaitement justifié 
(p.123). La psychologie sociale part de l’individu et s’interroge sur ce 
qui se passe dans sa psyché lorsqu’il est plongé dans une masse, quels 
types de forces cette foule va faire peser sur son fonctionnement 
psychique, et quelles modifications celui-ci sera contraint d’opérer 
devant la pression de ces forces (Laval Guy, Bourreaux ordinaires 
p.24). Freud y développe à la fois une réflexion sur la nature de la 
masse, la formation des groupes et sur le chef. Dans son analyse de 
l’hypnose, il fournit quelques éléments essentiels de réflexion. La 
relation hypnotique est une relation de masse à deux. La structure de 
la masse est complexe; l’hypnose en retient un seul élément qu’elle 
isole : le comportement de l’individu en foule envers le meneur 
(p.180). Comparant l’hypnose à l’état amoureux, Freud écrit : même 
soumission humble, même docilité, même absence de critique envers 
l’hypnotiseur comme envers l’objet aimé. Même résorption de 
l’initiative personnelle; aucun doute, l’hypnotiseur a pris la place de 
l’idéal du moi […] Cette dernière assertion reprend la formule qui 
résume l’état amoureux : l’objet est mis à la place de l’idéal du moi. 
L’hypnotiseur est l’objet unique, à côté de lui nul autre ne compte, 
ajoute-t-il. La relation hypnotique  est un abandon amoureux illimité, 
la satisfaction sexuelle étant exclue (p.179). Ce que l’hypnotiseur 
affirme et demande est vécu oniriquement par l’hypnotisé. Il est 
important de souligner d’abord que les situations de «masse» ne se 
définissent pas tant par le nombre de personnes qui y figurent que par 
le fait d’être régies par la fonction de l’idéal (Scarfone Dominique, 
Oublier Freud?, p.173); ensuite que les tendances sexuelles inhibées 
parviennent à créer des liens très durables entre les êtres humains 
dans la mesure où elles ne sont pas susceptibles de produire une 
pleine satisfaction, contrairement aux tendances sexuelles non 
inhibées qui, à travers la décharge, s’éteignent après la satisfaction. 
Pour durer, ces dernières doivent être intriquées à des composantes 
inhibées, c’est-à-dire purement tendres. Cette analyse permet à Freud 
d’expliquer à la fois le lien qui unit les individus dans la masse et celui 
qui les unit au chef; une masse  ou une foule primaire, conclut-il, est 
une somme d’individus, qui ont mis un seul et même objet  à la place 
de leur idéal du moi et se sont en conséquence, dans leur moi, 
identifiés les uns aux autres (Freud, Psychologie des foules, p.181). Ce 
dont Freud nous parle, c’est de la dissolution de l’individu dans la 
masse qui se produira dans les années de la montée du nazisme, une 
véritable massification de l’individu qui disparaît en tant que tel à 



 

 
103 

travers cette identification au meneur, posé comme idéal. Il s’agira 
d’une massification totalitaire. 

J’évoquais plus haut la préférence accordée par Freud, dans Pourquoi 
la guerre?, au terme de violence qu’il substitue à celui de puissance. 
Pourquoi cette substitution? Je penserais que Freud a en tête la 
violence du pulsionnel : la pulsion attaque de l’intérieur. Cette violence 
est autant celle du sexuel que celle de la pulsion d’agression ou de 
destruction qui ne cessera, après la guerre de 1914 et le tournant de 
1920, de le préoccuper. Déjà dans le mythe de la horde primitive 
dominée par le père tout-puissant, dans Totem et tabou, l’inceste, le 
meurtre et le cannibalisme apparaissent comme les désirs 
fondamentaux qui se dégagent de la pulsion. Cette violence ne 
s’exerce pas uniquement contre autrui, mais contre soi, si l’on se 
souvient que toute culture doive s’édifier sur la contrainte et le 
renoncement pulsionnel (Freud, L’avenir d’une illusion, p.7). 

Je ne saurais finir cette rapide évocation de la réflexion de Freud sur la 
violence sans m’arrêter à une œuvre –clé : Malaise dans la culture. 
Dans cette œuvre, nous retrouvons une même idée : le lien 
indissociable entre l’individu et la communauté. La question des 
rapports du droit et de la violence évoqués dans Pourquoi la guerre? 
concerne principalement la réglementation des relations des hommes 
entre eux (Malaise, p.32). Il s’agit d’une des deux fins qu’il assigne à 
la Kultur, l’autre étant la protection de l’homme contre la nature,qui 
présuppose la domination des forces de la nature.Analysant les traits 
caractéristiques d’une culture, il écrit dans Malaise dans la culture : 
peut-être commence-t-on à déclarer que l’élément culturel est 
donné avec la première tentative pour régler ces relations 
sociales […] qui concernent l’homme comme voisin, comme aide, 
comme objet sexuel d’un autre, comme membre d’une famille, d’un 
État (p.38). L’avenir d’une illusion soulignait déjà que de ces deux fins, 
c’est cette dernière qui provoque la plus profonde et la plus amère des 
insatisfactions face à la lenteur de ses «progrès» alors que la 
domination de la nature connaît des progrès constants.  

Dans Pourquoi la guerre? , Freud affirme, de façon un peu lapidaire à 
mon sens, que la cohésion de la communauté dépend de deux 
facteurs : la contrainte de la violence et les liens de sentiments – les 
identifications – entre les membres du corps communautaire. Il ajoute 
que si l’un des facteurs manque, l’autre peut éventuellement maintenir 
la communauté. Psychologie des foules et Malaise dans la culture 



 

 
104 

jettent un éclairage sur les mécanismes en jeu en analysant la 
constitution d’une communauté. 

Qu’est-ce que Freud entend par  communauté? La réunion d’une 
majorité d’êtres faibles qui se constitue contre l’individu le plus fort, 
faisant prévaloir sa violence contre lui. La vie en commun des hommes 
n’est rendue possible, écrit Freud, que si se trouve réunie une majorité 
qui est plus forte que chaque individu et qui garde sa cohésion face à 
chaque individu (p.38). Cette violence collective, dont la communauté 
revendique le monopole contre l’individu qui voudrait ou pourrait 
l’attaquer, est ce que nous appelons droit. La puissance de cette 
communauté, continue Freud, s’oppose maintenant en tant que 
«droit» à la puissance de l’individu qui est condamnée en tant que 
violence brute. Il ajoute : ce remplacement de la puissance de 
l’individu par celle de la communauté est le pas culturel décisif 
(p.38). L’essence de ce remplacement consiste dans la limitation des 
possibilités de satisfaction des membres de la communauté, alors que 
la puissance de l’individu isolé, à l’état de nature, était illimitée.  

* * *  

Les articles qui composent cette deuxième partie ont pour thème, 
Violence dans la société. Le premier d’Anna et Roberto Losso nous 
propose des réflexions théoriques denses et riches dans leur contenu. 
Après avoir défini la violence, ils la situent dans une perspective 
transgénérationnelle : les familles créent des mythes dont l'objectif 
est, comme ils le soulignent, d’« historiser » les violences subies. 
«Condamnées à transmettre » tout ce qui n’a pu être élaboré, ces 
familles délèguent aux générations suivantes une mission : 
« accomplir des demandes impossibles, qui sont en réalité les 
demandes des personnages mythiques, demeurant ainsi attachées à 
des loyautés invisibles. » Il s'agit d'une transmission transpsychique 
qui s’effectue à travers les sujets. Les éléments qui sont transmis sont 
des éléments bruts, muets, qui ne sont pas modifiés d'une génération 
à  l’autre. Dans la mesure où ils sont imposés à la nouvelle génération 
comme mandat d'accomplir une mission conforme aux mythes 
familiaux, ils constituent une violence familiale transgénérationnelle 
que les auteurs qualifient d’« active ». Nicholas Abraham, Maria Torok, 
Alberto Eiguer, Yolanda Gampel ont mis en évidence ces contenus et 
ont forgé les outils conceptuels qui permettent de les identifier et de 
les analyser. Mais il existe une autre forme de violence familiale 
transgénérationnelle que Anna et Robert Losso qualifient de «passive» 



 

 
105 

et qui se caractérise par l'absence de modèles. Ils mettent en évidence 
une qualité de la transmission que l'un d'eux a appelée trophique et 
qui prend son origine dans le groupe familial comme transmission 
intergénérationnelle. Il s'agit d'une transmission structurante. Une 
caractéristique essentielle de la société contemporaine, selon les 
auteurs, serait le déficit de la transmission trophique. Un exemple 
particulièrement frappant est constitué par la culture de l’instantané, 
du périssable, de l’éphémère, ce qui a pour résultat que l'imitation 
prévaut comme modèle sur l'identification. Ceci nous confronte à une 
crise de la transmission. Ils reprennent ensuite des concepts tels l’état 
d'exception du philosophe italien Giorgio Agamben, garants 
métasociaux de Touraine, individu producteur ou consommateur de 
Judith Revel et Toni Negri pour analyser la violence sociale et souligner 
le caractère complexe et difficile des processus de subjectivation dans 
notre société globalisée. Qu’arrive-t-il quand on ne parvient pas à  
« historiser»? Les contenus clivés et non pensés, écrivent les auteurs, 
peuvent prendre la forme de marques corporelles, que nous avons 
appelées réminiscences corporelles ; cela fera que la violence 
traumatique subie et non élaborée par d'autres générations se 
manifeste à travers des affections psychosomatiques. Sans développer 
ce que les auteurs comprennent par réminiscences corporelles, je 
retiendrai la notion d’inconscient corporel et l'idée que les affections 
transmises par voie transpsychique peuvent se constituer comme des 
registres dans le corps. Dans ces cas, il n'y a plus de mémoire 
mentale, mais une mémoire corporelle ; l'expérience est agie dans le 
corps comme dit Gaddini. L'article se termine par le récit du cas de la 
famille C. qui vient illustrer toute cette réflexion sur la violence.  

Le second, Société sans limites : des familles et des sujets état-limite 
de Graciela Consoli, Susana Guerchicoff, Ezequiel Jaroslavsky, Irma 
Morosini, Maria Gabriela Ruiz, nous offre l'image d'une société sans 
liens où individus et familles sont affligés de maux qui semblent les 
consumer. Pour les caractériser, les auteurs recourent au sociologue 
Bauman et à son concept de «liquidité» : nous vivons des temps 
« liquides ». Ceci contraste avec ce que Bowlby appelle des figures 
d'attachement, celles qui peuvent nous apporter, grâce à leur 
constance,  la stabilité et la confiance. Tel est le paradoxe sur lequel 
les auteurs fondent leur réflexion. Ce qui émerge du point de vue 
pathologique est la pathologie des limites,  les états-limites qui sont un 
des grands défis de la clinique contemporaine. Les auteurs situent leur 
réflexion dans la perspective des liens et du transgénérationnel. Le 



 

 
106 

patient état-limite perturbe l'analyste avec ses symptômes et ses 
demandes. Fragilité des réseaux de liens, déficit de la symbolisation, 
facilité à faire des agirs,caractérisent également les membres de la 
famille. À partir de l'expérience des liens, les auteurs attirent notre 
attention sur des symptômes comme la régression du fonctionnement 
psychique ou la difficulté à se différencier, qu’ils considèrent comme le 
résultat de l'intensification des processus transubjectifs. Ces 
considérations recoupent l'analyse freudienne du phénomène des 
masses et de l'individu plongé dans la masse. S’ajoute à cela la 
question des alliances inconscientes dans leur versant pathologique 
telles que Kaës les analyse. Le déficit dans la constitution psychique et 
dans le narcissisme, écrivent les auteurs, dont les états limites sont un 
exemple paradigmatique, prédisposent à la formation de processus 
désubjectivants. Ceci les amène à analyser le processus de 
subjectivation qui consiste à devenir sujet singulier, sans oublier 
cependant que le sujet est tenu dans et par des liens qui le 
soutiennent et dans lesquels il s'insère. Suit une fine analyse du 
jaillissement de la violence quand l'identité est menacée.  

Je terminerai avec deux citations qui ont trait à notre temps et qui me 
semblent traduire une réalité à laquelle nous faisons face souvent dans 
notre travail avec nos patients ; elles reflètent le travail à contre-
courant que nous faisons dans nos cabinets d’analystes. La première : 
Le risque de notre temps est qu'il offre un caractère d’immédiateté au 
plaisir, ce qui peut paralyser les projets à moyen ou à plus long terme. 
C’est le signe de la plus grande violence. La deuxième : Nous faisons 
alors face au paradoxe suivant : nous disposons d’un grand espace de 
liberté, résultat de l'étendue des offres du marché, mais parallèlement 
nous pouvons observer un appauvrissement du monde interne, de la 
pensée, de l'apprentissage par l'expérience, qui complique l’exercice 
de la capacité de discernement appliquée à une réalité hétérogène, 
complexe, mais aussi confuse par manque de marques identificatoires. 

Je ne vais ni résumer ni analyser le troisième article qui porte comme 
titre : La bombe qui m'a fait exploser continue de faire exploser ma 
famille de Hanni Shalvi Mann. Cela m’amènerait à écrire un nouvel 
article comme commentaire, dans le style des commentaires 
talmudiques. Je ne reprendrai que certaines des idées qui me sont 
restées après sa lecture. Nous pouvons situer cet article, tout comme 
les précédents, dans la perspective des liens et dans celle du 
transgénérationnel. Son arrière-plan est celui des multiples attaques 
terroristes dont sont victimes les civils israéliens, enfants comme 



 

 
107 

adultes. Le titre est une phrase qui pourrait être attribuée au mort, 
comme si nous avions la fantaisie qu’il est le spectateur de ce qui 
arrive après son décès. Dés les premières lignes, l'auteur définit 
clairement le sujet de son article : l'étude des processus inconscients 
uniques qui se produisent dans les familles et dans les couples qui ont 
éprouvé une perte après une attaque terroriste. Elle insiste sur le 
caractère unique de ces processus inconscients. Quels sont ces 
processus et qu'ont-ils d'unique ? Elle a travaillé pendant de 
nombreuses années avec des familles victimes de ces attaques, ce qui 
l’amène à la conclusion que l'agression/agressivité tant manifeste que 
latente constitue la composante émotive principale qui met en danger 
les membres de la famille en tant qu'individus et la famille - comme 
unité familiale - dans la mesure où il y a une accumulation continue 
d'énergie destructrice qui s’écoule dans des nouveaux patterns 
émotionnels. Elle reprend l'explication de Freud, nous rappelant que ce 
dernier considère l'agression comme une tentative du sujet pour 
contrôler la situation traumatique, en transformant le rôle passif qu’il a 
dû jouer au cours de l’événement traumatique en rôle actif : 
l'agression est par conséquent la réponse au traumatisme. La 
psychanalyse considère que l'impact des événements traumatiques 
dans la psyché ne peut être traité que par  l'élaboration d'une 
connaissance plus profonde de sa signification singulière pour le sujet, 
ce qui permettra son intégration dans le conscient. Le traumatisme, 
nous dit l'auteur, affecte et dérange le noyau de l'identité individuelle, 
et peut endommager la capacité de symbolisation de l'individu. 
Puisque le survivant ne pourra jamais restaurer  l'état pré-
traumatique, le deuil fait partie du processus thérapeutique, ce à quoi 
s’ajoute le deuil du membre aimé. La nécessité de faire face à la 
portée de la destructivité humaine fait que la tâche de la thérapie soit 
très difficile. D'artefact matériel, la bombe, une fois qu'elle a explosé, 
se transforme en bombe métaphorique, « boule de feu », comme 
l’appelle l’auteur, dont l'énergie destructrice et mortelle cherche un  
hébergement dans un membre de la famille qui sera son contenant. 
Contenir une agressivité excessive signifie mettre en danger l'équilibre 
intrapsychique et les liens qui nous rattachent aux autres. Tout se 
passe alors comme si les membres de la famille « jouaient » à se 
débarrasser de cette « boule de feu », en se la lançant entre eux. Être 
le contenant de cette boule est quelque chose d’insupportable. Plus 
l'agressivité s’intensifie et plus on court le risque de briser les 
organisations défensives primaires, ce qui peut provoquer des 
réactions pathologiques comme une décompensation psychotique, un 



 

 
108 

suicide, un divorce, et cela, même dans les familles qui n'ont jamais 
souffert troubles émotionnels. La suite de l’article décrit le processus 
thérapeutique avec ces familles et les étapes qui doivent être suivies. 
Vient enfin le récit du cas qui illustre les élaborations théoriques 
exposées précédemment. 

  

Bibliographie 

FREUD S. (1908 [1970]), La morale sexuelle civilisée et la maladie 
nerveuse des temps modernes in La vie sexuelle, Paris, P.U.F.  

Freud S. (1915 [1988]), Actuelles sur la guerre et la mort in Œuvres 
complètes, tome XIII, 1914-1915, Paris, P.U.F. 

Freud S. (1921 [1987]), Psychologie des foules et analyse du moi in 
Essais de psychanalyse, Paris, Petite Bibliothèque Payot, nouvelle 
traduction. 

Freud S.  (1927 [1995]), L’avenir d’une illusion, Paris, Quadrige, P.U.F. 

Freud S.  (1929 [1995]), Le malaise dans la culture, Paris, Quadrige, 
P.U.F. 

Freud S. (1933 (1995)), Pourquoi la guerre? in Œuvres complètes 
Psychanalyse, tome XIX, 1931-1936, Paris, P.U.F. 

Freud S. (1939 [1986]), L’Homme Moïse et la religion monothéiste, 
Trois essais, Paris, Gallimard, Connaissance de l’inconscient. 

Kahn L. (2005), Faire parler le destin, Paris, Klincksieck. 

Laval Guy (2002), Bourreaux ordinaires, Psychanalyse du meurtre 
totalitaire, Paris, Épîtres, P.U.F. 

Scarfone Dominique (1999), Oublier Freud? , Montréal, Les Éditions du 
Boréal. 

  

* David Benhaïm - 900 Rockland  App 309 - Outremont, Québec, 
H2V3A2 Canada 


