
 

 
104 

 
 
 

Revista Internacional de Psicoanálisis de Pareja y Familia  
 

N° 2008/1 - La violencia en la familia y en la sociedad  
 
 
 
 
FREUD Y LA VIOLENCIA 

DAVID BENHAIM * 

  

La obra freudiana está atravesada por un análisis denso, rico, riguroso 
y profundo de la Kultur que permite delimitar el fenómeno de la 
violencia en su esencia. No se necesita  hacer un llamado a los 
filósofos ni a los sociologos para analizar la relación entre violencia y 
sociedad o establecer un diagnóstico sobre el estado de civilización 
que es el nuestro. 

De Totem y Tabú a  Moisés y la religión monoteísta  pasando por De la 
guerra y la muerte. Temas de actualidad, Psicología de masas y 
análisis del yo, Malestar en la cultura, ¿Por qué la guerra ?, Freud no 
cesa de volver sobre la cuestión de la violencia del hombre en su 
dimensión no sólo social sino cultural y antropológica. 

La palabra violencia no forma parte del léxico psicoanalítico. Es un 
término del lenguaje corriente semánticamente cargado; tiene 
connotaciones de agresión, de uso abusivo de la fuerza, de violación. 
En el lenguaje ordinario, la violencia es la fuerza brutal de la cual se 
hace uso para someter a alguien. Es violenta toda acción que se ejerce 
sobre alguien en contra de su voluntad para someterle o dominarle. En 
su respuesta a Einstein, en 1933, quien presentó la relación 
indisociable entre derecho y poder como un hecho con el cual se debe 
necesariamente contar, Freud va hasta escoger utilizar el término de 
violencia preferentemente al de poder : ¿Estoy autorizado a sustituir la 
palabra  «poder» por «violencia»  («Gewalt»), más dura y estridente ? 
(¿Por qué la guerra ? p.187-188). 



 

 
105 

Freud siempre ha afirmado la idea de un antagonismo entre la Kultur y 
la vida pulsional; en sus preocupaciones intelectuales, eso remonta tan 
lejos como las Cartas a Fliess. En un manuscrito del 31 de mayo 1897, 
le escribió que el incesto es un hecho antisocial del cual, para existir, 
la civilización a debido poco a poco renunciar. Él siempre ha sostenido 
sin desmentirse que la neurosis es un síntoma de la Kultur. En su 
artículo, La moral sexual «cultural» y la nerviosidad moderna  escribe : 
yo destacaría este punto de vista : la neurosis, hasta donde llega y 
quienquiera que sea el afectado por ella, sabe arruinar el propósito 
cultural (p.180). 

Si damos una ojeada a sus últimos escritos, podemos constatar que 
una obra como Malestar en la cultura reposa sobre una idea, que el 
destino del individuo y el de la comunidad son indisociables, que uno 
actua a través del otro. Los escritos sobre la guerra no haran sino 
ilustrar esta idea.  

En 1915, en De la guerra y muerte. Temas de actualidad, Freud evoca 
el derrumbamiento de una ilusión, causado por la guerra. La ilusión 
que se derrumba es la  creencia en la idea de progreso en las 
costumbres,  la cortesía, la ética, en suma en la relación entre los 
hombres. 

Interroga los ideales de la cultura desde el punto de vista de la 
economía psíquica y hablará más tarde de malestar reaccionando así 
frente a  la constatación del derrumbe de los ideales del hombre 
occidental y del tejido de la comunidad europea. […]  La desilusión es 
infligida por la cultura, como lo subraya Laurence Kahn (Faire parler le 
destin, p.191). Ese malestar no se apaciguará sino que irá creciendo 
hasta realizar una recaida en una barbarie poco menos que 
prehistórica (Moisés y la religión monoteísta, p.52). 

En 1921, en Psicología de las masas y análisis del yo, obra precursora 
a la vez de la investigación de una grupalidad psíquica interna y de la 
que se constituye como el enfoque  psicoanalítico de grupo, Freud 
afirma que lo social no se disocia de lo individual para constituir un 
estrato separado del psiquismo. Es constitutivo del psiquismo. La 
oposición entre la psicología individual y la psicología social es puesta 
en cuestión : En la vida anímica del individuo, el otro cuenta, con total 
regularidad, como modelo, como objeto, como auxiliar y como 
enemigo, y por eso desde el comienzo mismo la psicología individual 
es simultaneamente psicología social en este sentido más lato pero 



 

 
106 

enteramente legítimo (Psicología de las masas y análisis del yo, p. 67). 
La psicología social  parte del individuo y se interroga sobre lo que  
pasa en su psique cuando es sumergida en una masa, qué tipos de 
fuerzas esta masa va hacer pesar sobre su funcionamiento psíquico, y 
que modificaciones este será obligado a operar frente a la presión de 
esas fuerzas (Laval Guy, Bourreaux ordinaires, p.24, mi traducción). 
Freud  desarrolla a la vez una reflexión sobre la naturaleza de la masa, 
la formación de grupos y sobre el líder. En su análisis de la hipnosis, 
proporciona algunos elementos esenciales de reflexión. La relación 
hipnótica es una relación de masa a dos. La estructura de la masa es 
compleja; la hipnosis retiene un solo elemento que aisla ; el 
comportamiento del individuo de la masa frente al conductor (p.108-
109). Comparando la hipnosis con el estado amoroso, Freud escribe : 
La misma sumisión humillada, igual obediencia y falta de critica hacia 
el hipnotizador como hacia el objeto amado. La misma absorción de la 
propia iniciativa; no hay duda :el hipnotizador ha ocupado el lugar  

del ideal del yo […] Esta última aserción retoma la fórmula que resume 
el estado amoroso : Se ha puesto el objeto en el lugar del ideal del yo. 
El hipnotizador es el objeto único : no se repara en ningún otro 
además de él, añade Freud.  El vínculo hipnotico es una entrega 
enamorada irrestricta que excluye toda satisfacción sexual (p.108) Lo 
que el hipnotizador afirma y demanda es vivido oníricamente por el 
hipnotizado. Es importante subrayar, primero, que las situaciones de 
«masa» no se definen tanto por el número de personas que figuran 
que por el hecho de ser regidas por la función del ideal (Scarfone 
Dominique, Oublier Freud?, p.173); luego, que las pulsiones sexuales 
inhibidas llegan a crear vínculos muy duraderos entre los seres 
humanos en la medida en que no son suceptibles de producir una 
plena satisfación, contrariamente a las pulsiones sexuales no inhibidas 
que a través de la descarga, se apagan depués de la satisfacción. Para 
durar, estas últimas deben estar intricadas en los componentes 
inhibidos, es decir, puramente tiernos. Este análisis permite a Freud 
explicar a la vez el vínculo que une a los individuos en la masa y el 
que les une al líder ; una masa primaria de esta índole es una multitud 
de individuos que han puesto un objeto, uno y el mismo, en el lugar 
de su ideal del yo, a consecuencia de lo cual se han identificado entre 
sí en su yo (Freud, Psicología de las masas, p.109-110). De lo que 
Freud nos habla aquí, es de la disolución del individuo en la masa, que 
se producirá en los años de la subida del nazismo, una verdadera 
masificación del individuo que desaparece como tal a través de esta 



 

 
107 

identificación con el líder puesto como ideal. Se trata de una 
masificación totalitaria. 

 Evocaba yo más arriba la preferencia acordada por Freud en ¿Por què 
la guerra ? al término de violencia que él sustituye al de poder. ¿Por 
qué esta sustitución ? Pensaría que Freud tiene en mente la violencia  
de lo  pulsional :  la pulsión ataca desde el  interior. Esta violencia es 
tanto aquella de lo sexual como aquella de la pulsión de agresión o de 
destrucción que no cesará después de la guerra de 1914 y el giro de 
1920,  de preocuparle.  

Ya en el mito de la horda primitiva dominada por el padre 
todopoderoso, en Totem y Tabú, el incesto, el asesinato y el 
canibalismo aparecen como los deseos fundamentales que se 
desprenden de la pulsión. Esta violencia no se ejerce únicamente 
contra el otro, sino contra sí, si recordamos que toda cultura debe 
edificarse sobre una compulsión y una renuncia de lo pulsional (Freud, 
el porvenir de una ilusión, pag.7).  

No sabría terminar esta rápida evocación de la reflexión de Freud 
sobre la violencia sin detenerme en una obra clave : Malestar en la 
cultura.  En esta obra nos encontramos una misma idea : el vínculo 
indisociable entre el individuo y la comunidad, la cuestión de las 
relaciones del derecho y de la violencia evocados en  ¿Por qué la 
guerra? concierne principalmente la regulación de los vínculos 
reciprocos entre los hombres (Malestar en la cultura, p.88). Se trata 
de uno de los dos fines que el asigna a la Kultur , el otro siendo la 
protección del ser humano frente a la naturaleza (p.88), que 
presupone la dominación de las fuerzas de esta última. Analizando los 
rasgos caraterísticos de una cultura, escribe en Malestar en la cultura : 
Acaso, se pueda empezar consignando que el elemento cultural 
está dado con el primer intento de regular estos vínculos 
sociales[…] que ellos entablan como vecinos, como dispensadores de 
ayuda, como objeto sexual de otra persona, como miembros de una 
familia o de un Estado(p.93). 

El porvenir de una ilusión subrayaba ya que, de esos dos fines, es este 
último el que provoca la más profunda y la más amarga de las 
insatisfacciones frente  a la lentitud de sus «progresos»,  mientras  
que la dominación de la naturaleza sabe  de  progresos constantes. 

En ¿Por qué la guerra ?, Freud afirma, de manera un poco lapidaria, 
según mi opinión, que la cohesión de la comunidad depende de dos 



 

 
108 

factores : la coacción de la violencia y los vínculos sentimentales – las 
identificaciones – entre los miembros del cuerpo comunitario. Añade 
que si uno de los dos factores falta, el otro puede eventualmente 
mantener la comunidad. Psicología de las masas y Malestar en la 
cultura  establecen un enfoque más claro sobre los mecanismos en 
juego en el análisis de la constitución de una comunidad. 

¿Qué entiende Freud por comunidad? La reunión de una mayorìa de 
seres endebles que se constituyen contra el individuo más fuerte, 
haciendo prevalecer su violencia contra él. La convivencia humana sólo 
se vuelve posible, escribe,  cuando se aglutina una mayoría más fuerte 
que los individuos aislados, y cohesionada frente a estos. (p.93). Esta 
violencia colectiva de la que la comunidad  reivindica el monopolio 
contra el individuo  que querría o podría atacarla, es lo que nosotros 
llamamos «derecho». 

Ahora, el poder de esta comunidad, continúa Freud, se contrapone, 
como «derecho», al poder del indivíduo, que es condenado como 
«violencia bruta». Añade : esta sustitución del poder del indivíduo por 
el de la comunidad es el paso cultural decisivo (p.94). La esencia de 
 esta sustitución consiste en la limitación de las posibilidades de 
satisfacción de los miembros de la comunidad, mientras que el poder 
del individuo aislado, en estado natural, es ilimitado. 

  

* * * 

  

Tres artículos desarrollan el tema de esta segunda parte, Violencia en 
la sociedad. El primero de Anna y Roberto Losso nos propone unas 
reflexiones teóricas, densas y ricas en su contenido. Después de 
definir la violencia, la situan en una perspectiva transgeneracional: las 
familias crean mitos cuyo objetivo es, como lo subrayan, «historizar» 
las violencias sufridas.”Condenadas a trasmitir” todo aquello que no se 
puede elaborar, estas familias delegan a las generaciones siguientes 
una misión: “cumplir demandas imposibles, que son en realidad 
demandas de los personajes míticos, quedando asi ligados a lealtades 
invisibles.” Se trata de una transmisión transpsíquica que se efectua a 
través de los sujetos.Los elementos que se transmiten son elementos 
brutos, mudos, que no se modifican de una generación a otra. En la 
medida en que se imponen a la nueva generación como mandato de 



 

 
109 

cumplir una misión acorde a los mitos familiares, constituyen una 
violencia familiar transgeneracional que los autores califican como 
“activa”. Nicholas Abraham, Maria Torok, Alberto Eiguer,Yolanda 
Gampel han puesto de manifiesto estos contenidos y forjado las 
herramientas conceptuales que permiten identificarlos y analizarlos. 
Pero existe otra forma de violencia familiar transgeneracional que 
Anna y Roberto Losso califican como “pasiva¨y que se caracteriza por 
la ausencia de modelos. Ponen de manifiesto una calidad de 
transmisión que uno de ellos ha denominado trófica y que se origina 
en el grupo familiar como transmisión intergeneracional. Se trata de 
una transmisión estructurante. Un rasgo esencial de la sociedad 
contemporanea, según los autores, sería un déficit de la transmisión 
trófica. Un ejemplo asombroso esta constituido por la cultura de lo 
instantaneo, de  lo perecedero, de lo efímero que hace que la imitación 
prevalezca como modelo sobre la identificación. Todo esto nos 
enfrenta a una crisis de la transmisión. Retoman luego conceptos 
como estado de excepción del filosofo italiano Giorgio Agamben, 
garantes metasociales deTouraine, individuo productor o consumidor 
de Judith Revel y Toni Negri para analizar la violencia social y poner de 
relieve el carácter complejo y dificil de los procesos de subjetivación 
en nuestra sociedad globalizada.¿Qué ocurre cuando no se logra 
"historizar"? los contenidos escindidos y no pensados, escriben los 
autores, pueden quedar como marcas corporales, a las que hemos 
llamado reminiscencias corporales, lo que hará que la violencia 
traumática sufrida y no elaborada por otras generaciones se manifieste 
a través de afecciones psicosomáticas. Sin desarrollar lo que los 
autores entienden por reminiscencias corporales, subrayaré la noción 
de inconsciente corporal y la idea  que los afectos transmitidos por via 
transpsíquica pueden quedar como registros en el cuerpo. En esos 
casos, ya no hay memoria mental sino coporal; la experiencia es 
actuada en el cuerpo como dice Gaddini. El artículo termina con la 
narración del caso de la familia C. que viene a ilustrar toda esta 
reflexión sobre la violencia.  

El segundo, Sociedad sin límites: familias y sujetos en estado limite de 
Graciela Consoli,Susana Guerchicoff, Ezequiel Jaroslavsky, Irma 
Morosini, Maria Gabriela Ruiz  nos ofrece el retrato de una sociedad 
desvinculada donde individuos y familias quedan aquejados por males 
que parecen consumirlos. Para caracterizarlos, los autores recurren al 
sociologo Bauman y a su concepto de liquidez: vivimos en tiempos 
«liquidos». Esto contrasta con lo que Bowlby llamó figuras de apego, 



 

 
110 

aquellas que pueden traernos estabilidad y confianza con su 
constancia. Esta es la paradoja sobre la cual los autores fundan su 
reflexión. Lo que emerge de un punto de vista patológico es: la 
patología de los bordes, los estados limites que son uno de los grandes 
desafios de la clínica de la actualidad. Los autores situan su reflexión 
en una perspectiva vincular y transgeneracional. Este  tipo de paciente 
perturba al analista con sus síntomas y sus demandas. Fragilidad de 
las redes vinculares, déficit de simbolizacion, facilidad de sus 
actuaciones caracterizan igualmente a los miembros de la familia. A 
partir de la experiencia vincular, ponen de relieve síntomas como la 
regresión del funcionamiento psíquico o la dificultad a diferenciarse, 
resultado del incremento de procesos transubjetivos.  Estas 
consideraciones recortan el análisis freudiano del fenómeno de las 
masas y del individuo sumergido en ellas. A esto podemos añadir la 
cuestión de las alianzas inconscientes en su vertiente patológica tal y 
como las analiza Kaës. La patología de déficit en la constitución 
psíquica y en el narcisismo, escriben los autores, del cual los estados 
límites son un ejemplo paradigmático, son proclives a generar 
procesos desubjetivantes. Esto les lleva a analizar el proceso de 
subjetivación que consiste en devenir sujeto singular, pero sin olvidar 
que el sujeto esta sujetado en los vínculos que le sostienen y en los 
que se inserta. Sigue luego un fino análisis del surgimiento de la 
violencia cuando la identidad se siente amenazada. Terminaré con dos 
citas con respecto a nuestro tiempo que me parecen traducir una 
realidad con la que nos enfrentamos a menudo en nuestro trabajo con 
los pacientes y que refleja el trabajo “contra la corriente” que 
efectuamos en nuestros consultorios: El riesgo de nuestro tiempo es 
que ofrece una inmediatez en el resultado placentero que puede 
paralizar los proyectos con tiempos mediatos.Esa es la mayor 
violencia. La segunda: Enfrentamos entonces la paradoja de contar 
con un gran espacio de libertad dado por la amplitud de ofertas del 
mercado, pero con un paralelo empobrecimiento del mundo interno, 
del pensamiento, del aprendizaje por la experiencia, dificultando el 
discernir entre la heterogeneidad compleja de una realidad que 
ostenta confusión por ausencia de marcas identificatorias. 

No voy a resumir ni analizar el tercer artículo que lleva como título: La 
bomba que me hizo estallar continua haciendo estallar a mi familia de 
Hanni Shalvi Mann. Eso me llevaría a escribir un nuevo artículo como 
comentario, al estilo de los comentarios talmúdicos. Voy solo a 
retomar algunas de las ideas que quedaron en mi mente después de 



 

 
111 

su lectura. Podemos situar este artículo en la misma perspectiva 
vincular y transgeneracional que los anteriores. Su trasfondo es el de 
los multiples ataques terroristas de los que son víctimas los civiles 
israelianos, ninos como adultos. El título es una frase que se le puede 
atribuir al muerto como si en una fantasía pudiesemos imaginarle 
espectador de lo que va ocurriendo después de su muerte. En las 
primeras líneas, la autora define claramente el tema de su artículo: el 
estudio de los procesos inconscientes únicos que se producen en las 
familias y en las parejas que han experimentado la perdida a 
continuación de un ataque terrorista. Insiste sobre el caracter único de 
esos procesos inconscientes. ¿Cuales son esos procesos y qué tienen 
de único? Durante muchos años trabajó con familias víctimas de esos 
ataques, lo que la llevo a la conclusión que la agresión/agresividad 
tanto manifiesta como latente contituye el componente emotivo 
principal que pone en peligro a los miembros de la familia en cuanto 
individuos y a la familia - como unidad familiar - en la medida en que  
hay un cúmulo continuo de energía destructiva en nuevos, diversos y 
diferentes patterns emocionales. Retoma la explicación de Freud de 
1920, recordándonos que este último  considera la agresión como una 
tentativa del sujeto para controlar la situación traumática, 
transformando el rol pasivo en rol activo: la agresión es, por 
consiguiente, la respuesta al trauma. El psicoanálisis considera que el 
impacto de los acontecimientos traumáticos en la psíquis sólo pueden 
ser tratados a través de la elaboración de un conocimiento más 
profundo de su significado singular para el individuo, lo que permitirá 
su integración en el consciente. El trauma, nos dice la autora, afecta y 
trastorna el nucleo de la identidad individual, y puede dañar la 
capacidad de simbolización del individuo. Puesto que el sobreviviente 
no podrá jamás restaurar el estado pre-traumático, el duelo hace parte 
del proceso terapeutico, a lo que se añade el duelo del miembro 
querido de la familia. La necesidad de enfrentar el alcance de la 
destructividad humana hace que la tarea de la terapia sea muy dificil. 
La bomba, de artefacto material, se convierte una vez que ha 
estallado, en bomba metafórica, en «bola de fuego» cuya energía 
destructiva y mortal busca hospedarse en un miembro de la familia 
que sera su contenedor.  

Contener  una agresividad excesiva signifíca poner en peligro el 
equilibrio intra-psíquico y vincular, por consiguiente, es como si los 
miembros de la familia “jugasen” a deshacerse de la “bola de fuego”, 
lanzandosela el uno al otro. Ser el contenedor es algo insoportable. 



 

 
112 

Más se intensifíca la agresividad y más se corre el riesgo de romper las 
organizaciones defensivas primarias, lo que puede causar reacciones 
patológicas tales como una descompensación psicótica, un suicídio, un 
divorcio mismo en las familias que nunca sufrieron trastornos 
emocionales.  

El resto del artículo determina lo que constituye el proceso terapeutico 
con esas familias y las etapas que se deben seguir. Sigue luego la 
exposición del caso que permite ilustrar las elaboraciones teóricas 
expuestas anteriormente. 

  

Bibliografía 

  

FREUD S.(1908 [1992]),  La moral sexual «cultural» y la nerviosidad 
moderna in Obras completas (1906-1908), tomo IX, Amorrortu 
editores. 

Freud S. (1915 [1992]), De la guerra y muerte. Temas de actualidad 
in Obras completas (1914-1916) , tomo XIV, Amorrortu 
editores.         

Freud S. (1921 [1992]), Psicología de las masas y análisis del yo, in 
Obras completas (1920-1922), tomo XVIII, Amorrortu editores. 

Freud S. (1927 [1992]), El povernir de una ilusión in Obras completas 
(1927-1930), tomo XXI, Amorrortu editores. 

Freud S. (1929 [1992]), El malestar en la cultura in Obras completas 
(1927-1930), tomo XXI, Amorrortu editores. 

Freud S. (1933 (1992)),  ¿Por què la guerra ? in Obras completas 
(1932-1936), tomo XXII, Amorrortu editores. 

Freud S. (1939 [1992]), Moisés y la religiòn monoteísta in Obras 
completas (1937-1939), tomo XXIII, Amorrortu editores. 

Kahn L. (2005), Faire parler le destin,  Paris,  Klincksieck. 

Laval Guy (2002), Bourreaux ordinaires, Psychanalyse du meurtre 
totalitaire, Paris, Épîtres,  P.U.F. 



 

 
113 

Scarfone Dominique (1999), Oublier Freud?, Montréal, Les Éditions du 
Boréal. 

  

* David Benhaïm - 900 Rockland  App 309 - Outremont, Québec, 
H2V3A2 Canada 


