
 

 
 
 

Revista Internacional de Psicoanalisis de Pareja y Familia 
 

N° 7 - 2010/1 – Sufrimiento vincular  
y sus transformaciones en  

el psicoanálisis de pareja y familia 
 

 
 
 

EL VÍNCULO COMO RELACIÓN ENTRE OTROS 9 
ISIDORO BERENSTEIN ∗  
 

 
 
 

Cuestión. Análisis del título de esta presentación 
Vínculo es una palabra muy usada entre nosotros. Se usa 
habitualmente en las conversaciones cotidianas y también en los 
trabajos psicoanalíticos. Un sentido más específico fue dado por Pichón 
Rivière, también por Bion y después por todos y cada uno de  
nosotros. Aunque suponemos decir lo mismo no siempre es así.  
El vínculo, como relación en general, se refiere a lo que liga, pone en 
contacto, une de alguna manera a dos o más entidades internas o 
externas al sujeto. Así puede unir al yo y sus objetos internos, al yo y 
sus representaciones, puede ligar a un yo y otro yo, al paciente con su 
analista, a los miembros de una pareja o de una familia, etc. Y así se 
oirá hablar de vínculo interno, vínculo transferencial, vínculo de pareja, 
vínculo familiar, vínculo L, H y K o –L,-K, etc. Personalmente lo uso en 
forma restringida para denominar la relación “entre” sujetos.  
No lo uso en los otros sentidos. El vínculo genera entre las personas 
un espacio virtual de diferencia radical (con consecuencias reales), el 
“entre”, y allí transcurren hechos emocionales y acciones eficaces. Y 
aquí hay dos modalidades de explicarlo y de funcionamiento que 
llamaré Modelo I y Modelo II. 
 
 

                                                 
9 Este trabajo fue presentado originalmente en el 4º. CONGRESO INTERNACIONAL 
PSICOANALISIS DE FAMILIA Y PAREJA. Buenos Aires, jueves 29 de julio de 2010.   
 
∗ Argentina. Email: Iberens@fibertel.com.ar 
 



 

Cuestión. Modelos posibles. 
 
Modelo I (Figura 1):  
Se refiere a la relación entre dos yoes  con su vida psíquica infantil, 
registros de su pasado en una familia de origen, con una vida propia 
previa a esa unión. Pensemos en una pareja. Si es una familia esta 
descripción correspondería  a los padres, que a su vez también 
funcionan como objetos amparadores,  en base a la noción de 
desamparo del humano. Dan origen al mundo psíquico de los hijos, 
mediante la proyección e introyección. Son vigentes los juicios de 
existencia y de atribución. Lo que se da entre ellos es un movimiento 
en base a las identificaciones, con el cumplimiento de una fantasía 
inconsciente, con objetos parciales o totales proyectados desde el 
mundo interno de uno de ellos al otro, quien responde en forma 
complementaria, confirmando esa fantasía en la realidad, con lo cual 
cierra esa repetición de algún pattern pasado, temprano o infantil. La 
repetición no es idéntica, puede ser variable sin dejar de ser re-
petición. El otro puede hacer algo equivalente, lo cual no quita que sea 
el mismo mecanismo, se llaman identificaciones proyectivas cruzadas. 
En este modelo de relación la transferencia es el eje predominante. 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

Figura 1 
 
 

Vínculo: Modelo I 

 

• Relación de objeto 

• Pasado infantil 

• Representación 

    Juicio de existencia 

    Juicio de atribución 

• Identificaciones 

• Fantasía inconsciente: producción de un bebé. 

• Repetición, aunque no idéntica 

• Transferencia 



 

Modelo II  (Figura 2).   
En esta otra formulación, Vínculo es una relación entre sujetos cuya 
característica es la presencia (con la puesta en juego del específico 
juicio de presencia), donde cada cual afecta al otro por estar ahí en 
ese momento y en ese lugar. A eso llamo presentación. Se da a través 
de una serie de actos donde el sujeto otro impone su presencia y por 
ello interfiere, no permite el movimiento identificatorio del yo. 
Interferir se relaciona con inmiscuirse, deriva de  Inter que tiene la 
misma raíz que “entre” y de  ferens: llevar. El carácter de otredad 
hace tope, interrumpe, altera   la identificación del y con el objeto 
proyectado. Otredad es lo ajeno, lo extranjero del otro. La tarea es 
hacer lugar,  en la relación,  a la otredad de cada cual. Esta diferencia 
marca a todo sujeto en relación con el otro, al de la pareja, a cada 
padre, hijo, hermano o hermana, que son familiares y a la vez 
extraños, ajenos o extranjeros en cierto modo, por estructura, por 
definición, por el principio de subjetividad. Los conflictos vinculares 
exacerban y patologizan la diferencia.   
Vínculo es un lugar de comienzo que repite una semejanza y una 
diferencia infantil y básicamente establece una diferencia radical cuyo 
trabajo puede dar lugar a un devenir además de producir la 
elaboración de una repetición.  
Aquí el eje predominante es la interferencia. Lo más probable es que 
se dé el modelo I) y el II) pero es de importancia terapéutica 
diferenciarles e interpretarlos como determinaciones diferentes. 
El título de esta ponencia se completa diciendo que la relación es entre 
otros. Cada uno de nosotros es otro sujeto en relación a un sujeto que 
es otro. Quiero decir que prefiero no usar el término “yo” y “tu”, que 
indican más la direccionalidad en el discurso, de quien va a quien lo 
recibe. La construcción de la alteridad  marca a cada sujeto como otro, 
y a la otredad como una propiedad dada por la pertenencia al vínculo. 
Obliga, como dije, a un arduo trabajo que dura toda la vida,  con la 
imposición y la interferencia de la identidad así como con la 
identificación y la transferencia.  
El modelo I es más conocido y frecuente. Por eso y por la brevedad del 
tiempo aquí me voy a referir especialmente al modelo II, que me 
parece ser menos transitado. 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Figura 2 
 
3a. Cuestión. Lo que se presenta en la relación entre otros. 
(Figura 3.)  
La presencia (Berenstein 2007) de la persona es esa condición que se 
da por hallarse delante de otra u otras en el mismo paraje en una 
relación, en un lugar y un tiempo dispuestos con su cuerpo. Es distinto 
a relacionarse con el otro en ausencia, sin la presencia de su cuerpo, y 
con la representación10 11, siempre autoengendrada por el sujeto como 
base de la construcción del psiquismo. La presencia sería lo más 
específico del sujeto pues aunque acepta la representación que de él 
hace el otro sin embargo éste no puede investirlo en totalidad y po-
dríamos considerar también específica y precisamente como presencia 
aquello que queda fuera de la representación.  
La presencia se da a conocer como presentación, está sostenida por el 
cuerpo de cada cual y por su opacidad, que cuando falta lo convierte 
en ausencia. La presencia se conecta con el ahora más radical, aquí y 
ahora, en el presente, diferente a una realización del pasado, o como 
un deseo futuro. Quizá el pasado y el futuro se ubiquen en el campo 

                                                 
10 Habría tres sentidos de representación: I) cuya referencia es de proximidad en la 
imagen, II) de una relación con una experiencia que, inconsciente, se hace presente 
a través de otras producciones no sujeta a las reglas de la interpretación y 
construcción mediante indicios, III) una relación de autorización entre alguien que 
está en la posición autor y alguien en la posición de actor. 
11 Presentación, presentation (Präsentation, Gegenwärtigung). Representación, re-
presentation ( Vergegenwärtigung). Véase Birnbaum D. The hospitality of presence. 
Sternberg Press, Berlin, 2008. Pág. 23 

Vinculo: Modelo II 

• Relación entre sujetos: intercambio. 

• Intercambio          Principio general de reciprocidad 

                                   Hacer un lugar a lo del otro 

• Efecto de presencia y juicio de presencia 

• Presentación 

• Interferencia 

• Otredad,  lo ajeno,  lo extranjero 

 



 

de la representación y el sujeto, ahora en el presente, brinda una 
presentación.  
La ausencia del sujeto, cuya construcción vía identificación introyectiva 
y proyectiva da lugar al objeto interno y la presencia del sujeto 
debieran poder pensarse como participando de una zona fluida que 
resulta de la suplementación entre ambas. Presencia se liga a la 
densidad del cuerpo, del cual se puede obtener una imagen, a la cual 
se puede investir pero tiene una marca de inaccesibilidad que señala 
su cualidad de extraño, de ajeno. Habría dos tipos de presencia: I) 
Una es la que se espera en relación a la ausencia bajo el supuesto de 
reemplazarla y hacerla coincidir. Sería una reactualización. La incer-
tidumbre y la inevitable espera al reencuentro con lo perdido se 
invisten de ambivalencia. Se encuentran el deseo amoroso de volver a 
tener al otro, bajo la forma de lo anterior y la hostilidad porque el otro 
demora en venir o porque cuando lo hace se presenta distinto, lo cual 
puede ser registrado como falta de amor, no reconocimiento y 
especialmente como no haciéndole lugar en la mente del otro. No hay 
herida tan profunda para el yo como la fantasía de no tener existencia 
en y para el otro.  
II) La otra modalidad, que podemos llamar la presencia propiamente 
dicha, es la que no remite a algo previo. Despierta perplejidad que 
puede orientarse hacia la curiosidad por conocer o hacia desconfianza 
al no coincidir con lo conocido, o porque se lo superpone con un objeto 
persecutorio, ligado a experiencias previas. Dependerían de lo que la 
relación actual pueda producir. La presentación tiene una relación muy 
cercana con el cuerpo propio y de los otros. De éstos tenemos dos 
modalidades: el cuerpo pasajero, que habitando el mundo con 
nosotros no sostienen un vínculo subjetivo. Es el cuerpo de la persona 
que pasa, que podemos mirar en algún detalle pero pronto se esfuma, 
desaparece y deja un registro efímero. Ese cuerpo del cual nada ajeno 
se registra es llamado Körper por Husserl (cercano a la biología y casi 
como un objeto externo). Estimula la visión, puede entresacarse algún 
detalle parcial pero no nos modifica ni se modifica. El otro cuerpo, 
aquel que se entrama con la vida subjetiva, que forma parte de la 
intersubjetividad sería lo que Husserl llama Leib, cuerpo vivido, con 
significado. Tiene significado si me cambia, si me modifica. Es con éste 
último que aparece la idea de ser un cuerpo ajeno, es decir que puedo 
acercarme a él tanto como quiera pero me dice que es radicalmente 
otro. Estar con él me obliga a un trabajo permanente de acercamiento. 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Figura 3 
 

4a. Cuestión. Acerca de lo que se impone e interfiere en la 
relación con los otros. (Figura 4).   
La interferencia (Berenstein, 2004) es el nombre de la falta de 
continuidad cuando dos (o más) presencias se enfrentan, se ponen 
una frente a la otra. Es el otro que se impone y al imponerse interfiere, 
estorba, obstaculiza, el transcurrir de las representaciones, las cuales 
tienen la virtud de evocar momentos de otro tiempo (anterior respecto 
del ahora) así como de otro espacio (interno respecto del actual entre-
dos). Se producen dos situaciones y lo difícil es su existencia 
simultanea o sucesiva: la de la proyección de las representaciones 
inconscientes, de la fantasía previa al encuentro, el de vacío a ser 
rápida e infructuosamente llenado por los diversos mecanismos de la 
identificación. Es la búsqueda de coincidencia de lo anterior y lo 
interno con ese sujeto que hace gala de una presencia que interfiere, 
ahora aquí, expectativa que, a los fines de equipararlos, pone en 
marcha la transferencia. La otra situación es de incertidumbre respecto 
de ese desconocido que somos uno respecto del otro. También los 
afectos son otros y superpuestos: unos, los de transferencia van del 
amor a la hostilidad, otros, los de interferencia van desde la sorpresa 
hasta la emergencia de lo no conocido. En la primera es posible el 

Presencia en la relación entre otros 

 

• Presencia    Presencia I, reemplazar una 
ausencia previa, ambivalencia.    
Deseo amoroso y hostilidad por ser 
distinto.  Pactos y acuerdos 
inconscientes 

Presencia II, presencia propiamente 
dicha. Dependen de lo que hagan 
ahora.  Cuerpo vivido o con 
significado. Cuerpo ajeno  

 

• Temporalidad: el ahora, el presente 

• Juicio de presencia 



 

enamoramiento, en la segunda es posible el conocimiento para poder 
hacer algo con él. Cabría preguntarnos como puede darse la novedad o 
la incertidumbre en una relación que tiene características de 
estabilidad.  
La acción de interferir que resulta de la imposición, ya que es eso, una 
acción pertenece a la estructura del vínculo no corresponde a un 
propósito consciente de oponerse. Pertenecer a un vínculo será estar 
enfrente del otro, enfrentarse como dije antes haciendo en 
consonancia aunque cada cual lo haga diferente, lo cual no es bien 
visto por el carácter identitario que envuelve al yo. La interferencia es 
consonante con las nociones de malentendido como fundante del habla 
entre dos sujetos, con la noción de desacuerdo ante el acuerdo que 
propone lo idéntico o semejante, con la desubicación que surge en el 
intento de entenderse. Se opone al concepto de  empatía = einfülung.  
Si la transferencia está ligada al amor (y al odio), la interferencia lo 
está a la perplejidad. La perplejidad es una suerte de extrañeza, de 
asombro ante lo que se supone no debería producirse y ocurre. Puede 
tener una deriva paranoide ante un intento de recrear que hay una 
sola manera de ver las cosas, una sola manera de pensar, la mía o la 
de la comunidad a la que pertenezco. 
Lo novedoso e imprevisto se presenta impensadamente en una 
relación, corresponde a lo no esperado desde la semejanza en ella. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Figura 4 
 
 

Interferencia 

 

• Discontinuidad en la relación, Obstáculo,  

• Diferencia radical 

• Desconocimiento del otro 

• Incertidumbre. Perplejidad, extrañeza, 
asombro, sorpresa 

• Desacuerdo fundante. Malentendido 

• Novedoso e imprevisto 

 



 

5a. Cuestión. Acerca de una tópica vincular: Lo semejante, 
lo diferente, lo ajeno. (Figura 5).  
Esta noción de vínculo se sostiene en la diferencia radical y se puede 
describir una tópica correspondiente a modos de agrupar diversos 
sucederes de la relación, con su lógica correspondiente.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 5 
 
 

5.1. Lo semejante. (Figura 6)  
Trabaja con la lógica de los parecidos. El mecanismo es la 
identificación, apropiación de una cualidad del otro para formar parte 
del sujeto, basada en  el mecanismo de incorporación. Es el lugar 
predilecto del enamoramiento, y busca la anulación del hecho de ser 
dos sujetos para tratar de sentirse y ser uno. Trata de borrar al otro y 
acercarlo al propio ideal para que el otro sea como yo o para ser como 
el otro.  
El verbo ser es el que mejor lo expresa. Siendo un paso requerido para 
cumplir con la fantasía de conjugarse con el otro tiende a convertir a 
los dos en uno. Cuando fracasa y alguien le reprocha a su pareja por 
no ser semejante se suele responder: “Con otras personas no me 
pasa, solo me ocurre contigo o a ti conmigo”.  
Los reproches frecuentemente tienen como base la no semejanza. De 
esa manera se pone en palabras el deseo de pertenecer a un mundo 
uniforme, donde lo privilegiado sea lo uno.  
 
 
 
 
 
 
 

Tópica Vincular 

 

• Lo semejante 

• Lo diferente 

• Lo ajeno 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 6 
 
 

5.2. Lo diferente. (Figura 7)  
En esta zona se mueven los sujetos con la concepción de que no 
remiten a uno. Las diferencias son tres: la diferencia sexual: 
masculino/femenino, la diferencia generacional: padres/hijos y la 
diferencia de la alteridad: otro/otro. Estas diferencias no tienen el 
mismo status. Las dos primeras son específicas y también pueden 
funcionar como encubridoras de la tercera, siendo las tres a su vez 
modos de expresar la inaccesible diferencia radical. Es distinto decir 
que se “aceptan las diferencias”, cosa que por lo general casi todos 
decimos, a trabajar con ellas. En realidad habría una escisión entre el 
dicho de aceptar las diferencias y el registro corporal que marca una 
verdadera dificultad de su aceptación. El cuerpo se acerca más a la 
diferencia radical que el mundo representacional que en parte se basa 
en la semejanza. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 7 
 

Tópica vincular 
Lo semejante 

 

• Lógicas de los parecidos 

• Identificación 

• Predilecto: sentimiento de lo uno (enamoramiento) 

• Verbo: ser 

Tópica vincular 
Lo diferente 

 
I. Diferencia sexual: masculino/femenino 

II. Diferencia generacional: padres/hijos 

III. Diferencia de alteridad: otro/otro 



 

5.3. Lo ajeno. (Figura 8)  
Caracteriza lo que pertenece al otro, lo extraño, lo extranjero. Ajeno 
viene de alienus, en la antigüedad alienus era “ni griego ni romano”, y 
arrastra hasta ahora el sentido de no ciudadano. En inglés se dice alien 
que es un ser de otro universo pero con intenso carácter persecutorio, 
como en el film de Sigourney Weaver.  
 Estamos en una zona donde entre los habitantes del vínculo no se 
produce semejanza, donde a la extrañeza solo cabe hacerle un lugar, 
no se volverá ciudadana. Solo cabe hacer en conjunto si se da la po-
sibilidad, como en el ejemplo de Baumann. Si seis hombres tratan de 
hacer un trabajo trasladar un pesado tronco de un lugar a otro y eso 
lleva una hora, uno solo de ellos no lo puede hacer trabajando seis 
horas. El trabajo conjunto no los hace ser uno y no dejan de ser 
quienes eran: uno alto, uno fuerte, uno bajo, etc., ajenos, pero el 
conjunto permite, al ofrecer un lugar para otros, un hacer que solos,  
individualmente no hubieran podido. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 8 
 
Bibliografía 
 
Berenstein I., (2007), Del ser al hacer. Curso sobre vincularidad. 
Buenos Aires, Paidós. 
Berenstein I., (2004), Devenir otro con otro(s). Ajenidad, presencia, 
interferencia. Buenos Aires, Paidós. 
Birnbaum D., (1998), The hospitality of presence. Problems of 
Otherness in Husserl´s  phenomenology. Sternberg Press, Berlin, 
2008 
 

Tópica vincular 
Lo ajeno 

 
I. Diferencia radical 

II. No-semejanza 

III. Verbo: hacer 

IV. Devenir 


