
 
 
 
 

Revue internationale de psychanalyse du couple et de la famille 
 

N° 6-2009/2 – Lien 
 
 
 
 

LE TRAVAIL SUR LE LIEN EN TFA 

FRANÇOISE AUBERTEL∗ 
 
 
 
 

La famille, est un groupe spécifique dont la fonction est d’articuler 
les axes horizontaux de l’intra-groupal et verticaux de 
l’intergénérationnel. A l’intérieur de ce groupe, les liens sont 
organisés et différenciés en liens d’alliance, liens de filiation et liens 
de fraternité, mais par lien familial, nous entendons aussi le tissage 
des ancrages symbiotiques qui persistent au fond de chacun, lui 
assurant une sécurité de base. Les différenciations symboliques et 
fonctionnelles des formes de liens ne sont pas des innés mais des 
acquis de la construction de l’appareil psychique familial, c’est ce 
que le travail en TFA nous apprend, dans le décryptage progressif 
du processus évolutif thérapeutique. 
Le lien familial trouve son ancrage dans les alliances inconscientes 
qui ont présidé à la constitution du choix d’objet du couple parental, 
et qui, au moment de la naissance physique des enfants, est venu 
encadrer leur naissance psychique dans un contrat sur la charge qui 
incombera à l’enfant (notion de « contrat narcissique » P. Aulagnier, 
1975), et un pacte sur ce qui demeurera tu (notion de « pacte 
dénégatif » R. Kaes, 1989) : c’est la condition de l’investissement 
de l’enfant par la famille, et de l’offre d’une place à occuper dans la 
succession des générations. C’est l’enfant qui transforme le couple 
parental en famille, c’est donc à l’occasion de sa naissance que 
s’initie l’organisation d’une métapsychologie familiale, à savoir les 
modalités topiques, dynamiques et économiques de l’être ensemble 
et de la communication.  
 
Mon propos dans ce texte sera de tenter de montrer comment se 
tisse  et s’expérimente, à l’origine, ce qui doit s’organiser 

                                                 
∗ Docteur en Psychologie Clinique Thérapeute familial psychanalytique 
CMPP de Grenoble ADSPF Lyon 
Château- Neuf 38560 HAUTE JARRIE France 
francoiseaubertel@hotmail.com 



 

progressivement en un réseau donnant à chacun place et identité, 
dans un groupe familial reconnaissant les différences, au sein d’une 
transitionnalité ne mettant pas en alternative les processus 
d’individuation et la participation au lien. Avant d’être attaché à des 
membres de sa famille, dans des échanges où les places, rôles et 
statuts définissent et organisent les liens et la communication, l’être 
humain est d’abord dans une nécessité vitale d’être tenu dans un 
contenant qui le précède et lui assure une sécurité de base. Seule 
l’expérimentation réelle d’être tenu, suffisamment et adéquatement, 
permet l’accession au processus de construction psychique 
autorisant l’individuation. 
Une autre lecture du concept de fonction α de Bion (1964), dans sa 
caractéristique de contenance et de « portage », pourrait être que 
cet aspect holding, enveloppement et accueil des éléments bêta, 
serait que ce qui contient, qui est « autour » à l’origine, comme une 
matrice. Progressivement engagé dans une temporalité, ce qui est 
« autour », ou « derrière », devient ce qui était « avant », la 
caractéristique du « contenant » viendra qualifier ce qui précède, 
soit les générations précédentes, l’enveloppe et le mythe familiaux. 
Le contenant de la fonction α a sans doute les caractères d’une 
métaphore de la parentalité.  
 
Je propose de refaire le chemin du processus de TFA avec une 
lecture de l’évolution de l’éprouvé du lien, et de sa progressive 
qualification imaginaire et symbolique, en rapport avec le transfert 
sur le cadre, puis sur le processus, et enfin sur les thérapeutes. Je 
m’attarderai davantage sur la première phase, qui illustre les 
premiers temps du travail, et me semble celle qui est à la fois la 
plus primordiale pour la famille, et la plus difficile pour les 
thérapeutes. Je tenterai ensuite de définir et différencier deux 
« formes » de lien dans la famille.          
 
Vécu d’effondrement et perte du lien 
En parlant d’agonies primitives, Winnicott (1974) propose une 
conceptualisation qui rend compte probablement au plus près de ce 
que peut être le vécu d’effondrement consécutif à une rupture 
traumatique du lien, à l’éprouvé de ne plus être tenu et de chuter 
sans fin. Cette rupture du berceau psychique contenant est liée sans 
doute à la fois à une fragilisation parentale et à une incapacité de 
l’enfant de profiter suffisamment de ce qui lui est quand même 
donné ou à des caractéristiques physiques et/ou psychiques de cet 
enfant mettant à mal les compétences parentales : inadéquation et 
exigence, répétant le plus souvent des vécus traumatiques trans-



 

générationnels. L’événement actuel vient faire écho à une rupture 
antérieure. 
Ce télescopage entraîne généralement un déferlement quantitatifs 
d’éprouvés bruts non métabolisables, qui maintient alors, au sein de 
la famille, un fonctionnement dans le registre du « trop », du 
quantitatif, interdisant l’accès au qualitatif, plus proche du 
représentationnel. Ce que nous observons dans les débuts des 
thérapies familiales, est précisément toujours dans le registre du 
« trop », dans des modalités d’expression de type sensoriel et 
corporel, de l’ordre du trop loin/trop près, trop serré/trop lâche, 
trop dur/trop mou, trop chaud/trop froid, trop fort/trop faible : 
notre contre-transfert nous renseigne très bien là dessus. 
C’est parce que la famille ne parvient pas à contenir et à 
métaboliser des éprouvés débordants et à les transformer en 
pensées, images ou fantasmes, émotions et rêveries, c’est à dire à 
les faire passer au registre qualitatif que les membres de la famille 
restent dans l’excitation et le quantitatif. Mais, il faut aussi dire que 
la défense contre ces éprouvés débordants consiste à ne pas 
élaborer pour rester dans une indifférenciation vérifiant ainsi dans 
l’actuel la concrétude du lien adhésif, lutte ressentie comme vitale 
contre l’effondrement. L’attaque de la fonction α dans ses qualités 
élaboratives, est une tentative de lutte contre la séparation : c’est 
ce que nous avons théorisé, F. Fustier et moi-même dans le concept 
de censure familiale (1994). Un fonctionnement en cercle vicieux 
peut s’installer de façon durable, engendrant à la fois souffrance et 
interdiction de penser et de mettre en représentation. Cet accès à la 
représentation n’est possible que si les expériences actuelles 
d’éprouvé du lien dans la famille peuvent être rattachées à la chaîne 
verticale de la transmission, c’est à dire s’il est possible de leur 
donner assise et sens, au moins secondairement, en les articulant 
au récit mythique de l’histoire de la famille.  
 
Les qualités du lien transitionnel 
Winnicott (1974) différencie la mère environnement contenante  et 
la mère objet qui peut être cible d’attaques. Il précise la nécessité 
d’une assurance, d’une sécurité au niveau de la contenance, pour 
que l’objet puisse être attaqué et survive à cette attaque. Elargie à 
l’ensemble du tissu familial, cette proposition pourrait amener 
l’hypothèse suivante : la mise en représentation, le processus de 
subjectivation constituent ou sont vécus par le groupe comme une 
attaque de l’indifférenciation, donc une attaque de la forme 
symbiotique et adhésive du lien. C’est pourquoi il est nécessaire que 
le caractère de contenance du lien survive à cette attaque. Une 
forme de lien qui autorise différence et liaison construit un espace 



 

transitionnel, assurant la continuité entre l’indifférenciation et la 
séparation, en suspendant la nécessité d’en définir les limites. 
Le travail de fond de la thérapie familiale analytique vise à 
réinstaurer un lien et un espace familial à caractère transitionnels, 
dont les qualités de contenance et de sécurisation de base ne sont 
pas altérées par les nécessaires attaques liées aux processus 
d’individuation et d’autonomisation psychique.  
A partir de ces réflexions préliminaires, je propose une lecture du 
processus effectué en thérapie familiale. La question de 
l’instauration des processus de mise en représentation pourrait être 
décrite comme la production d’un mythe familial qui articule les 
vécus actuels de la famille avec ceux des générations précédentes, 
tenant compte des modalités de liens spécifiques à la famille. Le 
mythe familial, c’est l’histoire du lien familial, avec ses nouages et 
ses ruptures, et comme l’a dit J.G. Lemaire (1984), « c’est 
beaucoup plus l’existence d’une pensée mythique qui est importante 
que le récit et les faits eux-mêmes ». Les familles souffrantes ne 
disposent pas des qualités nécessaires à la construction d’une 
pensée mythique : le travail en TFA consiste à les aider à (re-) 
accéder à cette pensée, en construisant ou reconstruisant un mythe 
familial, une histoire du lien et des liens familiaux, par étayage sur 
l’histoire du lien thérapeutique. 
C’est dans les débuts du processus de thérapie que nous 
rencontrons et co-expérimentons la forme initiale du lien familial. 
Ces processus très archaïques, décrits par les spécialistes des 
psychoses et ceux qui travaillent avec de jeunes enfants, 
apparaissent de façon souvent paroxystique dans le fonctionnement 
des familles très souffrantes. On aurait cependant tort de ne pas en 
remarquer et mettre en travail les manifestations parfois plus 
discrètes mais toujours présentes dans les débuts de thérapie. Si 
une indication de travail familial a été proposée à partir d’un 
diagnostic précis et étayé, c’est à ce niveau qu’il faut 
impérativement écouter et rester attentif à ne pas se laisser séduire 
par des élaborations individuelles, au risque de passer à côté du 
véritable travail pour la famille en tant que groupe. A. Ruffiot a 
toujours insisté sur l’importance de la régression en TFA, et c’est 
évidemment le mode d’accueil et d’écoute des thérapeutes qui va, 
en grande partie conditionner et rendre possible cette régression. 
Je propose de décrire ces phases initiales en trois étapes : elles 
constituent, me semble t’il, les mouvements originaires de 
l’instauration d’un « transfert sur le cadre », mouvement de dépôt 
des zones archaïques indifférenciées, qui doivent trouver un 
« appui » pour que s’opère un processus d’assouplissement des 
modalités de l’être en lien dans la famille.  Dans un premier temps, 



 

le lien est expérimenté spatialement, concrètement et de façon 
répétitive. Progressivement, dans un deuxième temps, s’organisent 
des rythmicités et des accordages ponctuels à l’intérieur de la 
séance : cette rythmicité contenante favorise le début 
d’investissement d’un processus sur fond de sécurité de base. Enfin, 
dans un troisième temps, la rythmicité entre les séances amène les 
débuts de la temporalité, de l’intériorisation d’une sécurité dans le 
lien. 
 
Le lien est d’abord éprouvé concrètement, 
spatialement et de façon répétitive 
Dans les phases initiales de la thérapie, la modalité spécifique du 
lien familial va être donnée à co-expérimenter aux thérapeutes et à 
co-éprouver pour la famille. Nous parlerons bien ici d’éprouvés, 
reprenant le terme de BION, car il s’agit de vécus essentiellement 
corporels et sensoriels, et non transmissibles par d’autres voies que 
la contagion, la contamination ou la co-excitation, et non 
mémorisables : le caractère d’actualité est essentiel. 
 
La salle de thérapie pourrait être comparée à une portion d’espace, 
concrètement délimitée par les murs et notre présence réelle, mais 
symboliquement contenue et garantie par notre fonction 
thérapeutique. Le cadre concret de la thérapie est probablement la 
première butée sur laquelle va s’étayer la construction d’un 
contenant commun à la famille. 
La disposition spatiale des membres de la famille, ensemble et les 
uns par rapport aux autres, les rapprochés et les éloignements en 
cours de séance, les déambulations des enfants, les 
expérimentations de rupture du lien spatial, les modalités 
sensorielles prédominantes, les butées sur les bornes/murs du 
cadre, le silence ou le brouhaha et le brouillage, toutes ces 
manifestations peuvent être comprises comme des actualisations du 
lien, de la manière d’être en lien dans cette famille. 
 

Thibault était un enfant qui avait précocément vécu un 
véritable effondrement, d’abord peu de temps après sa 
naissance dans un sevrage brutal, imposé par un père ne 
supportant pas de ne pas pouvoir lui aussi allaiter, puis à 
deux ans quand ses parents s’étaienteux mêmes effondrés à 
la mort de leur deuxième enfant, trois jours après sa 
naissance. Pendant plusieurs mois, les séances se déroulaient 
selon  le même scénario : les parents discouraient de façon 
intellectuelle et opératoire sur les problèmes de Thibault, 
pendant que celui-ci passait son temps dans un équilibre plus 



 

qu’instable sur des chaise inclinées ou sur des tables trop 
hautes. Nous devions, mes co-thérapeutes et moi, accueillir et 
supporter ces vécus simultanés, angoissants et tout à fait 
clivés, sidérés de crainte que Thibault ne tombe autant que de 
la totale indifférence de ses parents, du moins pour ce qu’ils 
nous  donnaient à voir. La suite du travail nous a permis à la 
fois de nous autoriser à dire quelque chose de cet actuel de la 
séance puis de commencer à en penser quelque chose, en 
rapport avec l’histoire de la famille. 
 

La répétitivité des séances et des séquences à l’intérieur des 
séances, le ressenti d’immobilité et de non-lien, le sentiment 
contre-tranférentiel d’impuissance, d’inadéquation et 
d’incompréhension, ne me semble pas seulement lié au fait que tout 
ne peut évidemment pas s’éclairer très vite : je pense qu’il s’agit 
aussi, peut être surtout, de notre participation contre-tranférentielle 
à la régression en deçà de la pensée, dans un registre beaucoup 
plus archaïque, en rapport avec des éprouvés traumatiques 
transgénérationnels de l’histoire familiale. Il n’est pas facile de le 
vivre, il me semble primordial de l’accepter, de supporter d’être 
« utilisé », parfois très passivement : le renoncement au plaisir de 
penser et d’imaginer, la suspension de la compréhension et de 
l’intervention, l’acceptation de la souffrance psychique, parfois 
même physique dans un ressenti d’inconfort ou de fatigue, sont des 
marques d’accueil, bases de la construction de l’alliance 
thérapeutique et de la sécurité dans le lien. 
Une des caractéristiques des liens familiaux adhésifs, observés dans 
les débuts de thérapie, est d’utiliser un nombre souvent restreint de 
canaux et de modes de communication, ce qui n’est pas sans 
évoquer des modalités fonctionnelles telles que les stéréotypies, 
tant le recours à ces modes d’échanges se répète, sans doute dans 
un retour vers le connu, au familier, au prévisible, comme défense 
contre tout autre manière de communiquer qui pourrait amener du 
changement. C’est cependant leur forme « d’être ensemble », avec 
nous, leur forme de lien avec nous, et comme telle à respecter. 
Cette hypothèse est proposée par E. Grange-Segeral (2008) dans 
son concept de « schèmes originaires familiaux » comme « proto-
organisateurs du groupe familial, se présentant sous forme de 
combinaisons sensori-émotionnelles, comportementales et 
fantasmatiques (…) qui constituent des modes de contention 
groupale des fractures de l’originaire ».   
Dans ces modes de fonctionnement, il y a indifférenciation entre 
lien et communication, celle-ci étant réduite à la vérification 
perceptive et sensorielle de la concrétude de l’éprouvé d’être en 



 

lien: à propos de sa théorie du Moi-Peau et des Signifiants Formels, 
Anzieu (1987 et 1993) parle de transmission directe des vécus, la 
contiguïté y est vécue comme une continuité de communication. : à 
propos de sa théorie du Moi-Peau et des Signifiants Formels, Anzieu 
(1987 et 1993) parle de transmission directe des vécus, la 
contiguïté y est vécue comme une continuité de communication. Ce 
qui devrait fonctionner comme un contenant à l’intérieur duquel il 
peut y avoir des échanges, se restreint à des « perceptions et 
sensations se substituant à l’ordre du représentatif, maintenant le 
sujet dans le champ de la négativité, de l’utilisation de l’objet (et 
non de la relation d’objet) et de la contrainte de répétition » (F. 
Fustier, 2009). Le lien ne peut contenir des échanges et des 
communications, il en est indifférencié, le contenant est 
indifférencié du contenu. 
Notre position thérapeutique sera de donner à la famille la 
possibilité d’expérimenter une forme d’accueil, de contenance, de 
façon répétitive, aussi longtemps que nécessaire. Les interventions 
se borneront à nommer les actions hic et nunc, à pointer les 
contiguïtés ou simultanéités dans l’espace de la séance, ce que nous 
avons progressivement pu faire avec la famille de Thibault. D. Stern 
(1989) décrit « les correspondances transmodales » dans la 
communication mère-nourrisson : l’expression utilisée par la mère 
pour traduire le comportement de son enfant est différente du canal 
ou de la modalité utilisée par le nourrisson. En décrivant 
verbalement une séquence de la séance, nous ne sommes pas dans 
le registre de l’interprétation de sens, mais dans la diversification 
des canaux utilisés dans les échanges. Libre à la famille de s’en 
saisir ou non pour donner un sens, ce qui dépend de ses 
compétences et besoins à cet instant. 
Pour revenir à l’hypothèse de l’expérimentation concrète spatiale du 
lien, la salle de thérapie peut être comprise comme une portion 
d’espace délimitée concrètement mais aussi symboliquement. 
Anzieu (1993) indique que, avant de devenir cadre-contenant des 
objets, l’espace est indifférencié des objets qui l’occupent, et il 
signale que la disparition de l’objet arrachant en même temps la 
portion d’espace qu’il occupait est une des angoisses archaïques les 
plus terrifiantes. La qualité de présence des thérapeutes et d’accueil 
en l’état de la famille, en veillant « simplement » à préserver le 
cadre dans toutes ses composantes, physiques, psychiques et 
symboliques, constitue bien le préalable nécessaire à toute alliance, 
le degré zéro mais incontournable du processus thérapeutique. 
La fonction contenante des thérapeutes qui est testée dans ses 
capacités de résistance, permet que s’ébauche la re-construction 
d’une sécurité de base : un contenant, dont la fiabilité doit être 



 

répétitivement vérifiée, se différencie progressivement de ce qui y 
est accueilli. 
 
L’organisation des rythmicités 
Un deuxième mouvement du processus de transfert sur le cadre-
contenant verra l’organisation de rythmicités à l’intérieur de 
l’espace-temps de la séance. Les thérapeutes ont à charge, de par 
leur fonction et dans le respect de l’abstinence, de contenir la 
première ébauche spatiale du lien, tout en pointant ce que nous 
avons nommé les « contiguïtés ».  
Ces contiguïtés sont les « événements » qui se juxtaposent dans le 
déroulé de la séance, ou peuvent se succéder de façon répétitive, 
quasiment inéluctable.  

 
Dans les débuts de la thérapie de la famille de Paul, petit 
garçon anorexique et vomisseur de six ans, toute évocation 
de la possibilité d’un rêve (question « rituelle » que nous 
posons habituellement à chaque séance de thérapie) amenait 
un quadruple mouvement simultané dans la famille : Paul 
devenait très pâle et sur le point de vomir (ou de s’effondrer), 
son père se penchait en avant, sa mère se rejetait en arrière 
et sa petite sœur se mettait à dessiner des ronds sur les 
feuilles mises à la disposition des enfants. De rêve, il n’en a 
longtemps jamais été évoqué, il ne pouvait s’agir que de 
« cauchemars », irreprésentables et non communicables.  

 
D’abord complètement sidérés, pris dans le vécu de terreur, avec le 
sentiment de culpabilité d’en être les responsables, et la pression de 
devoir faire « quelque chose » en urgence, nous avons longtemps 
été prisonniers de ce « schème originaire ». C’est lorsque nous 
avons pris conscience de la répétitivité de la séquence, que nous 
avons pu nous en « éloigner » suffisamment pour l’investir comme 
potentielle porteuse de sens, et en parler comme telle : 
l’éloignement, la mise à distance sont les conditions de 
l’investissement. 
C’est à G. Haag (1986) que nous devons l’hypothèse selon laquelle 
les qualités fonctionnelles du premier contenant viennent en 
particulier de sa rythmicité. Le mouvement successif et alternatif du 
prendre/lâcher, se rapprocher/ s’éloigner, mais sans jamais laisser 
tomber ni rester collé construit en même temps la sécurité et la 
séparation, il introduit la possibilité de distance et d’intervalle, il 
fonde les bases futures de la topique subjective. 
Les thérapeutes vont progressivement pouvoir effectuer des 
investissements/désinvestissements des mouvements observés, 



 

s’approcher/lâcher (et non laisser tomber), commenter ou 
suspendre leur parole : commençant eux-mêmes à se sentir dans 
une meilleure sécurité dans leur cadre et leur lien co-thérapeutique, 
ils absorbent et détoxiquent mieux les projections d’éléments β. 
Cette mise à distance, encore partielle et momentanée, dégagement 
progressif de la « prise en masse » avec la famille rend aux 
thérapeutes un espace de pensée, qui n’est plus totalement oblitéré 
dans l’adhésivité. On pourrait aussi penser que les thérapeutes sont 
progressivement moins défensifs quand ils sont en contact avec la 
famille, et qu’ils peuvent alors se différencier, s’entre-étayer et se 
remettre à penser. Cette évolution pour la famille dépend de 
l’élaboration du contre-transfert, par étayage sur l’inter-transfert : 
c’est lorsque la parole recommence à circuler dans le lien co-
thérapeutique, avec des images et des fantasmes et non plus 
seulement des constats de sidération, de souffrance et de contre-
investissements défensifs que les thérapeutes peuvent sortir d’un 
positionnement de repli sur les caractéristiques opératoires du 
cadre, nécessaires mais évidemment pas suffisantes. Je reviendrai 
plus loin sur le travail des co-thérapeutes. 
La position psychique des thérapeutes est essentielle, dans ses 
qualités de « mise à disposition » de verbalisations/commentaires 
des séquences de la séance. Elle me semble proche de la qualité de 
la « rêverie maternelle » décrite par Bion : « rêver » à la famille, 
signe de l’attention et de l’engagement, mais ni dans la maîtrise ni 
dans l’emprise. Le caractère de l’investissement des thérapeutes 
qu’expérimente la famille est tout aussi important, voire plus, que 
les contenus des interventions. La « rêverie » des thérapeutes 
suppose l’acceptation de la non-reprise par la famille de ce qui est 
proposé, mais elle est le signe d’un décollage contenant/contenu, et 
de l’avènement de processus plus qualitatifs et représentationnels. 
Ce n’est pas par hasard que viennent, à ce moment, des images de 
« maternalité » ou de « parentalité ». L’émergence d’une fonction α 
de nouveau fonctionnelle pour les thérapeutes place ces derniers, 
dès cette étape, dans une position « parentale » pour la famille en 
souffrance. C’est cette articulation contenant/parentalité, 
évidemment encore non symbolisée, qui préfigure le déploiement 
temporel dans le processus thérapeutique.  
 

Nous avons commencé à sortir de notre position sidérée et 
rejetante pour la famille de Paul quand nous avons pu 
accueillir la souffrance parentale, après en avoir nous-mêmes 
ressenti les effets. En approchant progressivement de 
l’histoire des naissances dans la famille, le caractère de vécus 
d’effondrement répétitifs à pu se mettre en images puis en 



 

mots. Il a été question de mères rejetantes ou elles-mêmes 
effondrées, de pères impuissants ou en rivalité avec les 
mères, et de fratries qui s’efforçaient de pallier le désétayage 
parental : le schème familial des séances de début de thérapie 
a, rétrospectivement, pu trouver du sens. Nous avons alors 
été davantage dans la recherche de ce dont ils avaient besoin 
et de ce qu’ils pouvaient supporter que dans l’application du 
« protocole » classique des séances : la question des rêves a 
été alors perçue comme une aide et non plus comme une 
attaque. 
 

La notion de « proto-rythme » a été proposée par R. Jaitin (2000) 
comme « une forme de figuration archaïque, répétitive et monotone 
du lien familial, qui se scénifie dans le cadre de la thérapie 
familiale. »  Ces formes constitueraient la résultante pulsionnelle 
des liens existant entre les membres la famille. R. Jaitin poursuit 
avec l’idée que les « proto-rythmes structureraient le premier 
organisateur de la temporalité familiale », dans lequel espace et 
temporalité ne seraient pas différenciés.   
E. Grange-Segeral et F. Andre-Fustier (1994) avaient également 
postulé l’existence d’un « organisateur rythmique familial » : il y 
aurait deux types d’interpulsivité dans la famille, une de l’ordre de 
l’accordage et une interpulsivité en discordance, suscitant une 
escalade de la surexcitation.  L’intervention régulatrice des 
thérapeutes permettrait la restauration du contenant rythmique 
familial.  
 
Le passage à la temporalité 
A ce niveau du travail, nous sortons donc de la répétition pour 
entrer dans le domaine d’une rythmicité qui commence à assurer la 
sécurité. La famille éprouve la capacité du cadre contenant à 
supporter les attaques, les explosions, et, en s’étayant sur cet 
éprouvé, elle expérimente une modification du lien familial : celui-ci 
se rythme dans des accordages moins cahotiques, dans des 
rencontres plus émotionnelles moins excitantes, dans des 
séparations vécues comme moins catastrophiques, parce que le 
réaccordage est plus rapidement possible. L’expérimentation 
répétitive en séance d’une proximité spatiale et corporelle que la 
fonction des thérapeutes maintient ou ramène dans un climat 
tempéré, hors des régions torrides de l’adhésivité, ou glaciales de 
l’effondrement est un passage nécessaire pour les processus de 
construction des enveloppes psychiques individuelles. 
G. Haag (1992) montre bien que seules les zones moyennes 
d’excitation dans les expériences sensorielles permettent la 



 

construction d’une bonne relation d’objet. Le bon objet partiel est 
celui qui stimule et reçoit de façon tempérée. La proximité spatiale 
« bien tempérée », source de ce que nous pourrions appeler une 
« transmission bien tempérée », rend possible et, sans doute, 
préfigure une proximité de liaison d’un vécu actuel avec des vécus 
antérieurs dans la chaîne transgénérationnelle. 
M. Pinol-Douriez (1984) a étudié le processus d’apparition du 
symbole dans l’économie interactionnelle entre l’enfant et 
l’environnement maternant. Elle note que l’émergence de la 
représentation est liée au rythme et à la qualité des 
présences/absences de l’objet. Au départ, dit-elle, seul l’absolument 
identique est familier, la répétition est la seule manière d’éprouver 
du familier, de le reconnaître comme tel et d’en éprouver de la 
sécurité. La construction du même et des premières invariances 
s’effectue grâce à la régularité de la mère-environnement. 
Progressivement, les échanges conditionnent et organisent des 
représentations anticipatrices, support des guidages vers des 
actions ultérieures. La rythmisation des présences/absences de 
l’objet introduit la temporalité, l’anticipation devenue possible 
conditionnant le processus d’intériorisation et de construction de la 
permanence de l’objet. Pour le dire autrement, les proximités 
spatiales rendent possible et préfigurent les proximités temporelles, 
puis les liaisons de sens, à condition que la proximité ne soit pas du 
collage. Ici encore, la distance est la condition de la possibilité de 
l’investissement : on ne peut investir que ce que l’on ne possède 
pas et ce dont on est suffisamment différencié mais qui est 
accessible. 
Dans ce contexte, la rythmicité constitue la condition même du 
caractère tempéré. L’éprouvé en séance d’un possible 
éloignement/séparation et de possibles retrouvailles du lien 
symbiotique introduit progressivement la différenciation du lien-
contenant et de l’objet-lien. 

 
Chaque fin de séance de la thérapie de la famille de Gaspard 
était un combat, car celui-ci ne supportait pas la règle 
impliquant qu’il devait laisser ses dessins, soigneusement 
rangés ensuite dans le dossier. C’était pour lui un déchirement 
qui le mettait dans une grande colère et une grande angoisse. 
Sa mère essayait d’intervenir, mais sans grande conviction, 
elle proposait de ramener le dessin à  la prochaine séance, et 
sa sœur s’était même faite complice d’une tentative 
« d’évasion » avortée…Le père, séparé de la mère n’avait pas 
souhaité participer au travail. Lors d’une fin de séance, je dois 
m’interposer entre Gaspard et la porte de la salle de thérapie, 



 

il hurle, se laisse tomber par terre, et je dois m’accrocher à 
mon cadre interne pour ne pas céder, ayant le sentiment 
confus que c’est important, mais me sentant en même temps 
rigide et un peu maltraitante. Gaspard finit par céder au bout 
d’un bon quart d’heure et part, désespéré. 
A la séance suivante, Gaspard entre dans la salle avec sa 
famille, et demande immédiatement à voir le dossier, dans 
lequel sont conservés les notes prises en séance et les 
dessins, dossier auquel la famille a accès pendant le temps 
des séances. Je crains qu’il ne le mette à mal, mais à ma 
surprise il s’en saisit très soigneusement, presque 
« religieusement », et demande à parcourir les dessins 
effectués depuis le début de la thérapie. En revisitant le 
chemin parcouru ensemble depuis environ un an et demi, les 
associations fusent, liant les dessins et des souvenirs de la 
thérapie et, pour la première fois de façon apaisée, des 
éléments de l’histoire des multiples ruptures familiales. 

 
Cette vignette clinique illustre le constat que, lorsque le contenant 
devient suffisamment fiable, le processuel peut commencer à se 
déployer : l’assurance (re)trouvée au niveau du spatial conditionne 
l’accession à la temporalité. Elle monter aussi comment la 
rythmicité intra-séance se déplace progressivement vers une 
rythmicité inter-séances : le lien transférentiel commence à 
s’intérioriser et se représenter suffisamment pour assurer une 
permanence de l’alliance en dehors du contact concret réél. Cette 
première ébauche de la permanence de l’éprouvé du lien contenant  
est évidemment fragile et doit être revérifiée fréquemment, elle est 
facilement remise en question à chaque blessure du cadre. Mais elle 
constitue la base indispensable pour que puissent se construire et 
se différencier les représentations imaginaires et symboliques des 
objets-liens-familiaux : alliance, filiation, fraternité, et que leur 
investissement devienne possible. 
 
Les liens familiaux: éprouvés et objets 
Proposant une définition, R. KAES (2009) appelle lien « la réalité 
psychique inconsciente spécifique construite par la rencontre entre 
deux ou plusieurs sujets », définition, indique t’il, par le contenu. Il 
la précise par une approche en terme de processus : « le lien est le 
mouvement plus ou moins stable des investissements, des 
représentations et des actions qui associent deux ou plusieurs 
sujets pour la réalisation de certains de leurs désirs ». R. Kaes place 
les alliances inconscientes au fondement de la réalité psychique du 
lien et du sujet : « les alliances inconscientes (…) primaires sont au 



 

principe de tous les liens. (…) Le contrat narcissique  (P. Aulagnier 
1975)  (…) lie l’ensemble humain qui forme le tissu relationnel 
primaire de chaque nouveau sujet et du groupe dans lequel il trouve 
et prend sa place. Ce contrat narcissique originaire est fondateur, il 
définit un contrat de filiation. » 
Le concept de lien-contenant-familial que je propose ici me semble 
se situer en amont, en deçà de des représentations et de 
l’investissement. Il n’est évidemment pas sans rappeler certaines 
caractéristiques de l’enveloppe familiale (E. Granjon 1992), dans 
ses dimensions de contour et de différenciation dedans/dehors, et 
dans celles de support de projections représentatives ultérieures. 
Mais le lien-contenant-familial me semble cependant plus proche 
d’un registre corporel, sensoriel, proprio- et intéro-ceptif, en deçà 
d’une représentation : peut être pourrait-on évoquer la notion de 
signifiant formel proposée par D. Anzieu, « quelque chose est 
tenu/contenu ». En ce sens, le lien-contenant-familial n’est pas 
réellement un objet, au sens de corrélatif de la pulsion, il est un 
éprouvé. 
En revanche, les objets-liens-familiaux sont de véritables objets, 
corrélatifs d’investissements « tenus » à la fois du côté groupal-
familial et du côté subjectif, articulés dans les points de nouages (R. 
Kaes). Les représentations imaginaires et symboliques des liens 
d’alliance, liens de filiation et liens de fraternité sont dépendantes 
du fonctionnement de l’appareil psychique familial, représentations 
différenciées et fonctionnelles, ou, au contraire, indifférenciées, 
interverties, empiétant les unes sur les autres. Les processus 
d’individuation nécessitent une suffisante différenciation imaginaire, 
symbolique et fonctionnelle de ces formes de liens dans la famille, 
permettant à chaque sujet du groupe d’occuper sa place à la fois 
dans le groupe actuel et dans la chaîne inter-générationelle. 
 

Au cours de ce déjà long travail thérapeutique de plusieurs 
années, cette famille meurtrie par de multiples souffrances et 
traumatismes, avait déjà accompli un parcours remarquable. 
Après avoir travaillé et apaisé un lien conjugal violent, après 
avoir aidé leur fils à dépasser le traumatisme d’avoir subi 
précocement des violences sexuelles à caractère incestueux et 
à se reconstruire, les parents étaient maintenant très 
désemparés par des manifestations de grande souffrance mais 
aussi très revendicatrices de leur fille, restée jusque là dans 
un registre relativement muet, mais qui avait traversé, avec 
toute la famille, les orages et les traumatismes. Elle réclamait 
maintenant à grands cris une attention et un investissement 
qui ne lui avait pas été donnés dans sa toute petite enfance, 



 

parents et frère étant pris dans leurs propres éprouvés 
d’effondrement. Lors d’une séance, la mère exprime son 
désarroi et sa culpabilité vis à vis de Julie qui  exige 
répétitivement d’être traitée « comme un bébé ». Mme avoue 
qu’ils ont commencé à penser à arrêter bientôt la thérapie, 
mais, dit-elle, Julie ne va pas bien. Il y a encore des choses à 
travailler. Nous lui indiquons que rien ne presse et que nous 
serons là « le temps qu’il faudra ». Après avoir ainsi vérifié 
que le lien contenant avec nous était fiable, elle parle pour la 
première fois de son vécu de nouvelle épouse et de jeune 
mère, dont le mari ne supportait pas l’attachement jugé trop 
fort à l’enfant, à son détriment à lui, le mari. Dans ce 
positionnement, Mme peut à la fois occuper une fonction 
contenante, mais aussi s’exprimer à partir d’un point 
d’articulation entre position dans le lien et position subjective 
individuelle, indiquant, devant et à propos de ses enfants, sa 
souffrance dans ce qui avait témoigné de l’indifférenciation du 
lien d’alliance et du lien de filiation. Mr avait, de son côté, 
déjà évoqué, à travers des rêves, sa propre difficulté à 
assumer, en même temps, une position d’époux et une 
fonction de père. 

  
On voit, dans cet exemple clinique, que le travail sur les objets-
liens-familiaux, très particuliers dans cette famille, ne peut se faire 
que dans la réassurance de l’éprouvé du lien contenant, qu’il a fallu 
plusieurs années de thérapie pour rendre fiable, et qui a dû être 
remis à l’épreuve très régulièrement. 
La fonction de la famille est de donner au futur sujet des clefs lui 
permettant de se situer dans la famille, mais aussi de pouvoir 
ultérieurement prendre place en dehors de l’espace familial, dans 
ses rencontres avec d’autres groupes et d’autres sujets. En ce sens, 
une suffisante individuation est nécessaire pour supporter la 
séparation d’avec le groupe familial d’abord, pour pouvoir exister 
dans une sécurité identificatoire et fonctionnelle ensuite. L’assise 
d’un positionnement subjectif dans une organisation familiale des 
liens suffisamment symbolisée, en permet « l’exportation » dans 
d’autres espaces, sociaux, institutionnels, amicaux et dans la 
fondation d’une autre famille. R. Jaitin (2006) a, par exemple, 
montré comment, à partir de « l’utilisation » du frère comme 
premier jouet, le lien fraternel permet la première rencontre avec 
l’ami/l’ennemi, l’étranger, le rival, l’associé. 
 
Du côté du contre- et de l’inter-transfert 



 

En thérapie familiale, le travail sur les liens familiaux n’est possible 
qu’à la condition que les thérapeutes initient aussi, de leur côté, une 
réflexion approfondie sur leurs propres éprouvés, et leur 
transformation au cours du processus. 
Pour permettre à la famille d’expérimenter progressivement le 
double caractère du lien, à savoir contenance et objet 
d’investissement, les co-thérapeutes doivent nécessairement 
élaborer leur propre posture en post-séance. Dans les débuts de 
thérapie, les co-thérapeutes fonctionnent le plus souvent dans un 
registre relativement indifférencié, dans la mesure où la rencontre 
avec le groupe familial suscite des angoisses, non seulement parce 
que la confrontation de groupe à groupe est inévitablement 
anxiogène, mais aussi parce que les familles auxquelles nous avons 
affaire sont évidemment en grande souffrance, et, comme nous 
l’avons dit, cette souffrance et les dysfonctionnements qu’elle 
engendre, sont toxiques pour le groupe des thérapeutes. L’étayage 
sur le cadre, d’une manière qui peut confiner à l’opératoire si les 
attaques sont très violentes, est une défense naturelle, parfois 
nécessaire, mais qui doit être dépassée, ce qui suppose une 
élaboration des différents niveaux activés en chacun des 
thérapeutes, mais aussi entre eux. 
Ce travail consiste à identifier et à communiquer les angoisses 
archaïques, parfois peu mentalisables et difficilement verbalisables, 
les affects diffractés sur chacun des thérapeutes et les résonances 
repérables avec les zones sensibles et les groupes internes de 
chacun, ainsi que les actualisations de conflits jacents préexistant 
dans les groupes d’appartenance, par exemple institutionnels. Il 
peut d’ailleurs se révéler nécessaire que ces élaborations se fassent 
dans des groupes de deuxième niveau, ou groupes de réétayage, 
lorsque l’approche de ces souffrances du lien co-thérapeutique en 
fait craindre l’explosion ou la rupture. 
Mais il est évident qu’il n’est pas possible d’envisager d’aider une 
famille à élaborer ses propres difficultés, à dépasser ses angoisses 
d’effondrement entravant les processus de différenciation, si le 
groupe d’accueil n’est pas lui-même capable de sécuriser sa fonction 
contenante lorsqu’il travaille ses différences. 
 

Depuis déjà plusieurs mois, un des thérapeutes était en 
difficulté dans le dispositif de thérapie familiale. Il exprimait 
son malaise dans les séances, en particulier quand il était 
question des multiples traumatismes et de la violence 
répétitive dans l’histoire de cette famille. Régulièrement, le 
père revenait sur certaines scènes, avec une émotion 
débordante : le co-thérapeute en était très affecté, se vivait 



 

comme voyeur, et mettait de plus en plus en cause le 
dispositif de thérapie lui-même, ainsi que le thérapeute 
principal, qui avait également une fonction de formateur. 
La famille elle-même était très difficile, et faisait vivre 
répétitivement des inquiétudes sur des accidents possibles, ou 
sur une rupture prématurée et imprévisible de l’alliance 
thérapeutique. 
Ainsi, côté transfert comme côté inter-transfert, le climat était 
à l’angoisse et à l’insécurité. 
Les deux autres co-thérapeutes étaient assez assurés sur la 
pertinence de l’indication de TFA. Ils avaient par ailleurs déjà 
travaillé ensemble, et étaient en sécurité l’un avec l’autre. Ils 
essayaient d’aider le co-thérapeute souffrant, qui semblait 
concentrer des projections destructrices, entrant 
probablement en écho avec des zones sensibles de sa propre 
histoire. Mais le lien co-thérapeutique à trois n’a pas résisté : 
le co-thérapeute a quitté le dispositif de façon brutale, dans 
un agir qui était plutôt attendu du côté de la famille, et sans 
qu’il ait été possible de mentaliser ni d’échanger sur les 
causes profondes du « conflit ». 
Les deux co-thérapeutes restant ont dû mener le processus 
jusqu’au terme possible, c’est à dire réunir les conditions 
d’une séparation suffisamment élaborée et apaisée avec la 
famille. En revanche, un travail plus approfondi sur l’histoire 
familiale n’a pas pu être conduit,  en miroir probablement 
avec l’impossibilité des co-thérapeutes d’approcher leurs 
propres traumatismes inter-transférentiels. 

 
Il serait évidemment illusoire de penser que le fait d’être seul 
thérapeute puisse dispenser de ce travail douloureux ! S’il n’y a pas 
à traiter les souffrances du lien inter-transférentiel, restent d’une 
part tous les arrières plans institutionnels, d’autre part 
l’interrogation répétitive de ce qui est actionné des groupes internes 
du thérapeute. Quant aux éprouvés archaïques suscités par la mise 
en groupe avec la famille, il faut bien les traiter quelque part, en 
général dans un autre groupe pouvant les accueillir, et aider à les 
mentaliser. 
 
Quelques lignes de conclusion 
La rencontre avec un groupe est toujours une aventure. Avec une 
famille en détresse, l’aventure est souvent périlleuse, il faut 
s’assurer d’être suffisamment équipé. Notre équipement, c’est notre 
dispositif et notre cadre interne, c’est aussi notre créativité et notre 
« pâte » humaine. Nous nous prêtons à ce modelage, mais nous 



 

avons besoin d’en comprendre et d’en théoriser quelque chose, c’est 
à dire de faire lien avec nos concepts et notre filiation intellectuelle. 
Si l’accueil que nous offrons aux familles est de l’ordre de la 
contenance, la mise en réflexion renvoie à des investissements 
ciblés sur certains objets.    
J’ai proposé de traiter la question du lien familial sous deux aspects, 
en reprenant le chemin du processus de la thérapie familiale. Ma 
réflexion m’a amenée à différencier d’une part un forme de lien 
familial qui est de l’ordre d’un éprouvé du lien, qui doit rester en 
toile de fond comme un cadre, au sens de Bleger, d’autre part des 
objets-liens familiaux, qui organisent les processus d’individuation, 
dans un tissage où le sujet est invité à trouver une place dans la 
chaîne générationnelle, avec un agencement d’investissements côté 
groupe comme côté subjectif.  
La souffrance des familles me semble pouvoir être décrite comme 
une difficulté ou une impossibilité à assurer la permanence de 
l’éprouvé du lien en même temps qu’une différenciation symbolique 
et fonctionnelle des objets-liens familiaux: c’est une autre façon de 
dire que les familles souffrantes mettent en alternative individuation 
et participation au lien. 
L’attention portée en thérapie aux effets de transfert/contre-
transfert de ces deux formes et deux niveaux de liens me semble 
nécessaire tout au long du processus. En effet, comme j’ai essayé 
de le montrer, le travail sur les objets liens familiaux n’est possible 
que si les thérapeutes ont eux-mêmes pu effectuer une suffisante 
élaboration de leur propres éprouvés du lien, en résonance avec 
ceux de la famille. 
 
 

 

 

Bibliographie 
 
Andre-Fustier F., Aubertel F., (1992), «Spécificité de la chaîne 
associative familiale», Revue de la SFPPG, n° 17, p 105-117. 

Andre-Fustier F., Aubertel F., (1994) , «La censure familiale, une 
modalité de préservation du lien», Revue de la SFPPG, n° 22, p 
47-59. 

Andre-Fustier F., Grange-Segeral E., (1994), «De la co-excitation à 
l’émotion partagée : construction d’une expérience», in L’écoute 
psychanalytique du groupe familial : concepts et praxis, Actes de 
la 1ière Journée d’Etudes, ADSPF, Lyon. 

Andre-Fustier F., Aubertel F., (1997), «La transmission psychique 
familiale en souffrance », in Eiguer A. et al. Le générationnel, 
Paris, Dunod, p 108-123  



 

Andre-Fustier F., (2009), «La sensorialité en thérapie familiale», Le 
Divan familial, n°22, p 127-147  

Anzieu D. (1987), «Les signifiants formels et le Moi Peau», in Anzieu 
D.  et al. Les enveloppes psychiques, Paris, Dunod. 

Anzieu D., (1993), «La fonction contenante de la peau, du moi, de 
la pensée», in Anzieu D. et al., Les contenants de pensée, Paris, 
Dunod. 

Aubertel F., (2007), «Censure, idéologie, transmission et liens 
familiaux», in Lemaire J.G. et al. L’inconscient dans la famille, 
Paris, Dunod, p135-184 

Aubertel F., (2008), «Le savoir et l’éthique en situation clinique», 
Dialogue n° 182, p 23-37 

Aulagnier P., (1975), La violence de l’interprétation, Paris, PUF. 
Bion W.R., (1962), «Théorie de la pensée», Revue Française de 
Psychanalyse, XXVIII, 1, p 75-84. 

Kaës R. , 1989, «Le pacte dénégatif dans les ensembles 
transsubjectifs» in Missenard A., et al. Le Négatif. Figures et 
modalités. Paris, Dunod, p 101-136. 

Kaës R., 2009, «La réalité psychique du lien», Le Divan Familial, 
n°22, p 109-125 

Grange-Segeral E., (2008), « Mises en forme collectives de la 
mémoire affective du lien. Les schèmes originaires familiaux », 
Cahiers du CRPPC, Université Lyon 2 n° automne 2008. 

Granjon E. (1992), «Quelques réflexions sur l’enveloppe 
généalogique familiale», Revue de thérapie psychosomatique, p 
120-135 

Haag G., (1986), «Hypothèses sur la structure rythmique du 
premier contenant», Gruppo n°2 

Haag G., (1992), «L’expérience sensorielle. Fondement de l’affect et 
de la pensée», in L’expérience sensorielle de l’enfance, Actes du 
COR, Arles. 

Jaitin R., (2000), «Tempos ou rythmes de filiation et d’affiliation 
dans les nouvelles familles», Le Divan Familial, n°5, Erès, p 128-
137 

Jaitin R., (2006), Clinique de l’inceste fraternel, Paris, Dunod. 
Lemaire J.G., (1984), «La réalité informe, le mythe structure», 
Dialogue n° 84. 

Pinol-Douriez M., (1984), Bébé agi, bébé actif, Paris, PUF 
Stern D., (1989), Le monde interpersonnel du nourrisson, Paris, PUF 
Winnicott D.W. (1974), «La crainte de l’effondrement», Nouvelle 
Revue de Psychanalyse, n°11, Gallimard. 

 


